▼第一~十八參

# 基財童子四五十三多故事

第一參至第十八參





# 善財童子五十三參故事(上)

# ◎目 鎌◎

| <b> </b>       |
|----------------|
| 第一參:德雲比丘11     |
| 第二參:海雲比丘19     |
| 第三參:善住比丘 29    |
| 第四參:彌伽居士37     |
| 第五參:解脫長者49     |
| 第六參:海幢比丘 59    |
| 第七參:休捨優婆夷74    |
| 第八參:毘目瞿沙仙人86   |
| 第九參:勝熱婆羅門 97   |
| 第十參: 慈行童女110   |
| 第十一參:善見比丘121   |
| 第十二參:自在主童子134  |
| 第十三參: 具足優婆夷143 |
| 第十四參:明智居士154   |
| 第十五參:法寶髻長者164  |
| 第十六參:普眼長者174   |
| 第十七參:無厭足王183   |
| 第十八条: 大光王195   |



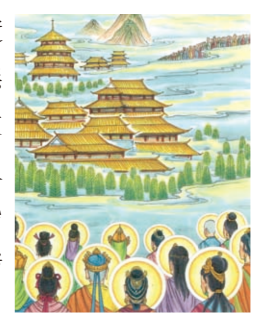


# 緣 起





爾時,世尊在室羅筏國,逝 多林中,入師子頻申三昧,令無 量諸大菩薩,各各頓證。時, 在 登 時,各各頓證,往於 時, 間。尊者舍利弗與六千比丘, 治 。 文殊師利如象王迴觀諸 比丘。時, 六千比丘言下成道。



文殊又至福城東, 娑羅林中大塔廟處, 普說普照法界修多羅。有一萬諸龍, 五百優婆塞、優婆夷。五百童子、童女, 善財而為上首。俱詣文殊師利童子所, 恭敬作禮, 咸聞法要, 五眾益友, 頓啟初心。時, 文殊師利如象王迴觀善財童子。善財得根本智。指南法門。證「十信心」。

#### 讚曰:

出林還又入林中,便是娑羅佛廟東。 師子吼時芳草綠,象王迴處落華紅。 六千乞士十心滿,五眾高人一信通。 珍重吾師向南去,百城煙水渺無窮。



# \*經文節錄

#### 【大方廣佛華嚴經卷第六十二·入法界品第三十九之三】

爾時,文殊師利菩薩,漸次南行,經歷人間,至福城東,住莊嚴幢娑羅林中。時福城人,聞文殊師利童子在莊嚴幢娑羅林中大塔廟處,無量大眾從其城出,來詣其所。有五百童子,所謂:善財童子、善行童子如是等五百童子,來詣文殊師利童子所,頂禮其足,右繞三匝,退坐一面。

爾時,文殊師利童子觀察善財,以何因緣而有其名?知此童子初入胎時,於其宅內自然而出七寶樓閣。又雨眾寶及諸財物,一切庫藏悉令充滿。以此事故,父母親屬及善相師,共呼此兒名曰:善財。又知此童子,已曾供養過去諸佛,深種善根,信解廣大,常樂親近諸善知識,身、甚諸佛,深種善根,得菩薩道,求一切智,成佛法器。其心清淨猶如虛空,迴向菩提無所障礙。

文殊師利菩薩如是觀察善財童子已,安慰開喻,而為演說一切佛法。殷勤勸喻,增長勢力,令其歡喜,發阿耨



多羅三藐三菩提心,又令憶念過去善根。

文殊師利菩薩如象王迴觀善財童子,作如是言:「善哉!善哉!善男子!汝已發阿耨多羅三藐三菩提心,復欲親近諸善知識,問菩薩行,修菩薩道。善男子!親近供養諸善知識,是具一切智最初因緣,是故於此勿生疲厭。」。

文殊師利菩薩告善財童子言:「善男子!若有眾生能 發阿耨多羅三藐三菩提心,是事為難;能發心已,求菩薩 行,倍更為難。善男子!若欲成就一切智智,應決定求真 善知識。

善男子!於此南方有一國土,名為:勝樂;其國有山,名曰:妙峰;於彼山中,有一比丘名曰:德雲。汝可往問:『菩薩云何學菩薩行?菩薩云何修菩薩行?乃至菩薩云何於普賢行疾得圓滿?』德雲比丘當為汝說。」。

爾時,善財童子聞是語已,歡喜踊躍,頭頂禮足,辭退南行。





### \*故事淺説

參與了佛陀在室羅筏國祇樹給孤獨園主持的大法會後,文殊菩薩辭別佛陀,從所住的地方向南方走去。有一日,文殊菩薩來到了福城的東方,一處名為莊嚴幢娑羅的樹林中的大塔寺說法。

孟加拉灣沿岸的福城,在兩千年前,已是一個商賈雲集、人文薈萃的通商港口。福城的居民聽說文殊菩薩要到這兒來說法,紛紛扶老攜幼趕來參加這個殊勝的法會,莊嚴幢娑羅林大塔寺前的廣場上到處擠滿了人。其中有以善財童子為首的五百名童子一起前來恭聞佛法,他們向文殊



菩薩虔誠頂禮,向右繞菩薩三匝,才退坐到一邊去。

慈悲的文殊菩薩,全身放出威光,遍照廣場上的眾多 福城居民。菩薩以大慈的光芒,讓大眾得到清涼,以大悲 的光芒;使大眾聞法開智;以智慧的光芒,使大眾心生歡 喜。

當文殊菩薩看到善財童子後,便入定觀察善財童子為何名為「善財」。原來善財童子的母親剛懷孕時,家中忽然生出七寶樓閣,且倉庫中的寶物自動堆積成山,他的父母覺得非常訝異,也因為這個原因,所有親朋好友都叫他「善財」。而且這個小孩以前曾經供養過無量諸佛,做過許多善事,很喜歡親近行為端正善良的人,他的心就如同虚空一樣的清淨,一切都已沒有什麼障礙。

文殊菩薩觀察過善財童子後,便稱讚鼓勵他,並為他 和所有居民解說佛法,又一再勸大家發起自利利他、自覺 覺他的慈悲心,又使大家回憶起過往曾經做過的善事,讓 所有人的善心更為堅固。

福城的居民們, 屏氣凝神地聆聽菩薩的法音宣流, 在



菩薩演說完畢後,個個歡喜讚歎,久久不願離去。尤其是善財童子,聽完文殊菩薩的妙法,想到佛法是如此地不可思議,心裡更加欣喜,也更堅定進一步去參究佛法的決心。

文殊菩薩瞭解善財童子已經立下追求菩提大道的決心,很欣慰地對善財童子開示勉勵:「善哉!善哉!善男子!你已經發了阿耨多羅三藐三菩提心①,又願意親近行為端正善良的善知識,並向他們請教:怎樣做才能利益別人,如何才能成就佛果。親近善知識並接受他們教導,是為了具足一切智慧最基本的事,所以千萬不能心生懈怠。

發起阿耨多羅三藐三菩提心,是很困難的;在發心後,又能真正追求菩薩行,這又更是加倍的困難了。善男子!如果想具有一切智慧中的智慧,就應該先從參訪真正的善知識著手。

去吧!從這個地方再往南行去,有一個勝樂國,那裡有一座妙峰山,在山裡有一位德雲比丘正在修行。你可以去請教



他,如何學習菩薩的行為,如何修菩薩道,他會為你詳細說明。」。

善財童子聽了文殊菩薩慈悲的開示,滿心歡喜的流著 熱淚,他以無限虔誠的心禮別了文殊菩薩,開始他的參訪 生涯。

### 註❶:阿耨多羅三藐三菩提心

阿耨多羅三藐三菩提是梵語,意譯為無上正等正覺,簡稱為菩 提。

菩提是佛光之真理,如來之功行,不染塵之法,在任務功德之中,斷德,證德皆圓者。

佛性為種子,菩提為正果,修色即是空,行空即是色;菩提即是佛性完全的顯露——畢竟無所求無所得的德行的圓滿。

眾生本有佛性,心越端正清淨,佛性就越顯現。

諸佛之性如虚空性,如實性,如菩提性,以無所得故,如生六度 萬行一切佛法,佛性本體是隨時可動的,會幫助我們趣向菩提。

無明的習氣就是有違佛性的業,心被無明的業性堵住不通而障了佛性的智慧,才無法降伏其心。所以先要把無明習氣改掉,才能回歸佛性,透知佛法,許多真理是在把無明的業性修練掉後才看得到。



第一參:德雲比丘





善財童子第一詣:勝樂國妙峰山,參德雲比丘。四維尋覓,七日方見,在別峰上徐步經行。頂禮問法,入佛境界。得憶念一切諸佛境界智慧光明普見法門。證「發心住」。

#### 讚曰:

德 行 七 一 發 普 回 白雲常 選 既 何 住 門 心 見 首 雲 都 解 處 中 陽 處 中 陽 境 下 千 都 緣 境 下 千 。,。,。





### \*經文節錄 -

向勝樂國,登妙峰山,渴仰欲見德雲比丘。經於七日,見彼比丘在別山上徐步經行。見已往詣,頂禮其足, 右繞三匝,於前而住,作如是言:「聖者!我已先發阿耨 多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩 薩行?乃至應云何於普賢行疾得圓滿?我聞聖者善能誘 誨,唯願垂慈,為我宣說:云何菩薩而得成就阿耨多羅三 藐三菩提?」。

時,德雲比丘告善財言:「善哉!善哉!善男子!汝 已能發阿耨多羅三藐三菩提心,復能請問諸菩薩行。如是 之事,難中之難。善男子!我得自在決定解力,信眼清 淨,智光照耀,普觀境界,離一切障,善巧觀察,普眼明 徹,具清淨行,往詣十方一切國土,恭敬供養一切諸佛, 常念一切諸佛如來,總持一切諸佛正法,常見一切十方諸 佛。善男子!我唯得此憶念一切諸佛境界智慧光明普見法 門,豈能了知諸大菩薩無邊智慧清淨行門?

善男子!南方有國,名曰:海門;彼有比丘,名為:



海雲。汝往彼問:『菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?』海雲比丘能分別說,發起廣大善根因緣。善男子!海雲比丘當令汝入廣大助道位,當令汝生廣大善根力,當為汝說發菩提心因,當令汝生廣大乘光明,當令汝修廣大波羅密,當令汝入廣大諸行海,當令汝滿廣大誓願輪,當令汝淨廣大莊嚴門,當令汝生廣大慈悲力。」。

時,善財童子禮德雲比丘足,右繞觀察,辭退而去。



### \*故事淺説

善財童子辭別了文殊菩薩,便開始了參訪善知識以圓成佛果的旅程。

他依著文殊菩薩的指示,來到了勝樂國的妙峰山上。 勝樂國的妙峰山遠近馳名,巍峨高聳,終日瀰漫著雲霧。 要在這山上尋人,真有雲深不知處之感。善財童子在山上 四處尋尋覓覓,卻始終沒有任何線索。直到經過了七天, 終於發現在對面山上緩步經行的德雲比丘①。





善財童子見到了德雲比丘,便跪在地上向其頂禮,並由右向左地繞著德雲比丘走了三圈後,停在他的面前說:「聖者!我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,但不知一個菩薩應該要如何學菩薩行、如何修菩薩行,以達到圓滿的普賢行?有什麼方便的方法,能讓自己和他人均能快速的離苦得樂、圓成正果呢?我聽文殊菩薩說您的教導方式非常循循善誘,希望您能慈悲指導我。」。

此時德雲比丘便告訴善財童子說:「善哉!善哉!善 男子!你已能發菩提心,一心請問諸菩薩所修的行門,真 是難得啊!

我所修行的法門就叫做『智慧光明普見法門』。所謂 智慧光明普見法門,也就是念佛法門。我的信眼清淨,智 慧光明能照耀一切。

我以信眼來普遍觀察一切境界,遠離一切障礙,具足清淨行。我能往詣到十方一切的國土,恭敬供養一切諸佛,時常憶念著十方諸佛,心不離佛,佛不離心。我能教你的就是這個念佛法門!



我只得到此憶念一切諸佛成就功德,以智慧光明普見一切諸佛的法門;我又豈能瞭解一切諸菩薩無邊的智慧清淨行門呢?善男子!在南方有一個國家名叫海門國,那兒有一位比丘名叫海雲,你可前往向他學習,他會告訴你菩薩怎樣學習所修行的行門和菩薩道。」。



善財童子聽完德雲比丘慈悲的開示,向比丘頂禮叩頭,又右繞德雲比丘,觀察比丘的德行,才辭別而去,繼續參訪第二位善知識——海雲比丘。

#### 註1:比丘

修行是以心為主體,修心不著相,當初佛教緣生即有空門出家修 與塵俗在家修二種修行。

比丘是梵音,佛教受具足戒之後的男性出家沙門,即稱為沙門。 自古以來多以「和尚」或「沙門」來作為比丘的通稱。佛言:剃除鬚 要辭親出家,識心達本解無為法,名曰沙門。出家沙門者,斷欲去愛 識自心源,達佛深理悟無為法;「內」無所得、「外」無所求,心不 繫道亦不結業。

現今佛教徒有四眾之分,是出家男、女二眾,在家男、女二眾。 出家二眾為比丘、比丘尼,在家二眾為優婆塞與優婆夷。出家二眾, 再加上沙彌、沙彌尼、式叉摩那稱為出家五眾。與在家二眾合稱,又 被稱為七眾。

空門是不執六親、不貪所有,以無所得心、無所依靠的托鉢修苦行,一心丹誠的認命修忍辱,以無我來修練和合無諍的僧德。空門是行空性,不用有為,不折騰神識,讓心神可以專注到內在的功課,息心滅意,不隨色逐流,即能轉業,解脫眾苦。



第二參:海雲比丘





善財童子第二詣:海門國,參海雲比丘。十二年中, 觀海現佛。千二百歲,摩頂說經,憶念受持,聚筆難寫。 得普眼法門。證「治地住」。

#### 讚曰:

一入多門又到門,分明普眼照乾坤。 十年觀海深深趣,千載聞經品品存。 白浪湧花成異瑞,紅蓮現佛獨稱尊。 須彌聚筆休云寫,萬頃滄波欲斷魂。





# \*經文節錄 -

漸次南行,至海門國,向海雲比丘所頂禮其足,右繞畢,於前合掌,作如是言:「聖者,我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,欲入一切無上智海。」。

時,海雲比丘告善財言:「善男子!汝已發阿耨多羅 三藐三菩提心耶?」善財言:「唯!我已先發阿耨多羅三 藐三菩提心。」海雲言:「善男子!若諸眾生不種善根, 則不能發阿耨多羅三藐三菩提心。要得普門善根光明,具 真實道三昧智光,出生種種廣大福海,長白淨法無有懈 息,事善知識不生疲厭,不顧身命無所藏積,等心如地無 有高下,性常慈愍一切眾生,於諸有趣專念不捨,恆樂觀 察如來境界。如是,乃能發菩提心。

善男子!我住此海門國十有二年,常以大海為其境界。所謂:思惟大海廣大無量,思惟大海甚深難測,思惟大海漸次深廣,思惟大海無量眾寶奇妙莊嚴,思惟大海積無量水,思惟大海水色不同不可思議,思惟大海無量眾生之所住處,思惟大海容受種種大身眾生,思惟大海能受大



雲所雨之雨,思惟大海無增無減。

善男子!我思惟時,復作是念:『世間之中,頗有廣博過此海不?頗有無量過此海不?頗有甚深過此海不?頗有殊特過此海不?』善男子!我作是念時,此海之下有大蓮華忽然出現。此大蓮華,如來出世善根所起,一切菩薩皆生信樂,十方世界無不現前。我時見彼蓮華之上,有一如來結跏趺坐。時此如來即伸右手而摩我頂,為我演說普眼法門,開示一切如來境界。我從於彼如來之所,聞此法門,受持讀誦,憶念觀察。

善男子!我於彼佛所千二百歲,受持如是普眼法門。 善男子!我唯知此普眼法門。如諸菩薩摩訶薩,深入一切菩薩行海,隨其願力而修行故。而我云何能知、能說彼功德行?善男子!從此南行六十由旬,楞伽道邊有一聚落, 名為:海岸。彼有比丘,名曰:善住。汝詣彼問菩薩云何 淨菩薩行?」。

時,善財童子禮海雲足,右繞瞻仰,辭退而去。



#### \*故事淺説

善財童子辭別了德雲比丘後,就向南方出發。一天,來到了海門國,向海雲比丘跪下頂禮,恭敬地由右向左繞了海雲比丘走了幾圈後,在他的前面合掌而立說:「聖者,我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,想要進入無上智海。可是我不知道要怎麼做才能達到這個境界,您能告訴我嗎?」。

海雲比丘微笑地問:「善男子!你已經發了阿耨多羅



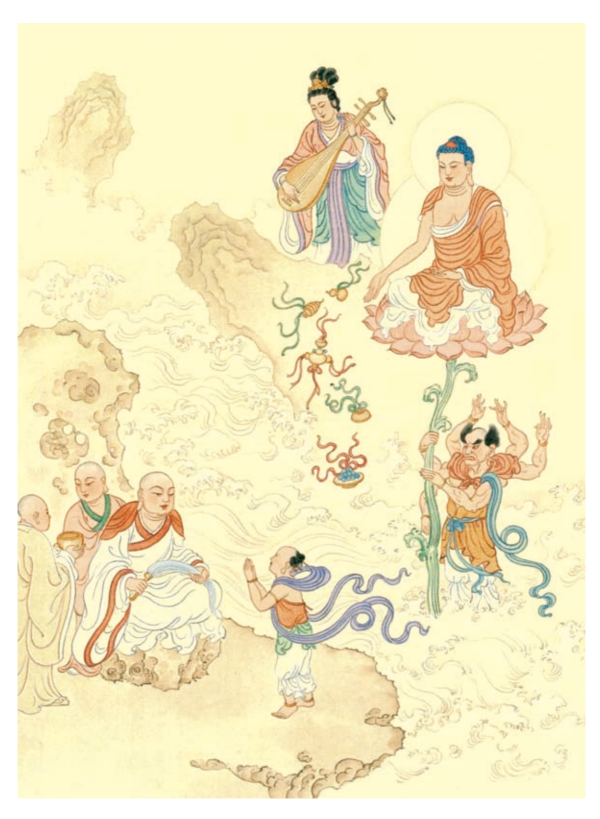
三藐三菩提心了嗎?」。

善財童子聽後便回答說:「是的,聖者。我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心。」。

海雲比丘聽了之後很高興:「倘若一切眾生不種善根,是無法發起如此令人讚歎偉大的心。若是要得到普門善根這種光明,要具足真實智慧、要廣大自己的福德、要遇到善知識能盡心侍奉而不疲厭、要能慈愍一切眾生、還要常常歡喜觀察如來①境界,要具備上面所說,這樣才能發阿耨多羅三藐三菩提心。

善男子!我住在海門國已經十二年了。我不斷地以大海作為我思惟修道的所緣境界。

當我仔細觀察大海:大海非常寬闊,世界上沒有其他東西可以比大海更廣大無邊,大海的深邃更是難以丈量,而大海是從大陸一點一點漸次傾斜、漸次深廣,如同修行也應按部就班,循序漸進。大海廣納百川,無論何處的水最終都歸入大海,又有無數種類的眾生在其中居住,能完全包容一切眾生。





我常想:這大海就好像我們的「心」一樣,這世界上的萬事萬物還有比它更廣博的嗎?還有比它更無量的嗎? 還有比它更深邃的嗎?還有比它更奇特的嗎?

當我想到這裡時,這大海底下有一朵巨大的蓮花突然 湧現,這朵大蓮花是如來出世善根之所生起,一切的菩薩 都生出信樂心,十方世界,沒有不在這朵大蓮花顯現出 來。同時蓮花上有一位佛陀結跏趺坐,伸出右手摸摸我的





頭頂,為我演說普眼法門。

他為我開示一切佛陀的境界,顯發一切菩薩諸行,闡明一切諸佛妙法。我從這位坐在巨大寶蓮上的如來聽聞這個普眼法門,隨即受持讀誦,時常憶念觀察此法門。

其實我在這位佛陀的道場受持普眼法門,累計已有一 千二百年了,在此當中,無論從十方來求法的種種眾生, 我都為他們開示讚揚這個普眼法門,使他們獲得無上法 樂。

我只知道這個普眼法門,如果再說一切諸大菩薩,他們能深入一切菩薩行海,隨他們所發的願力而修行。而我怎麼能知道並演說這一切諸大菩薩所修行的行門以及他們廣大無邊的功德呢?

善男子!從這裡再往南走六十由旬②,有一條路名為 楞伽,路旁有一個叫做海岸的村落,裡面住著一位名為善 住的比丘,你應去向他請教如何修習清淨的菩薩行。」。

聽完了海雲比丘所說的妙法,善財童子滿心歡喜地向 他恭敬頂禮,辭別而去。



### 註11:如來

「如來」是佛聖者的十種稱號之一。

一切佛聖者都有十種稱號:如來、應供、正遍知、明行足、善 逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊。

金剛經:「如來者,無所從來,亦無所去,故名如來。」。

持世經:「如來不以法性見,見一切法性離者,名為如來。」「如來」性即是法界性,不以「迷」的心向行。「如來」即是「正等覺」,是諸佛之性,是實性,是虚空性,是菩提性,是空性、無相性、無願性,是不生不滅性、不垢不淨性、不增不減性,是過去心、現在心、未來心無所得性。

以諸法無所得故,諸法離自性故,菩提如是清淨無貪愛相,如是常(不滅)、樂(無生)、我(法身)、淨(無業)。

#### 註2:由旬

梵語的音譯,是古代印度的一個長度單位。據大唐西域記·卷二 記載,舊傳一由旬為四十里,印度國俗為三十里,佛教為十六里。





第三參: 善住比丘

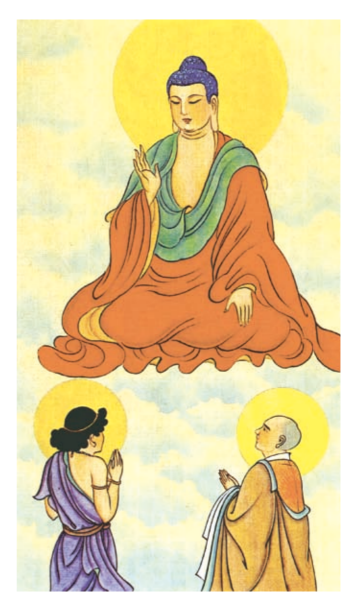


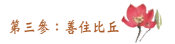


善財童子第三詣:楞伽道邊海岸聚落,參善住比丘。 來往空中,廣現神變,手摩日月,身出煙燄,遍遊佛剎, 普散天華。**得普速疾供養諸佛成就眾生無礙法門。證「修行** 住」。

#### 讚曰:

迢遙念紛手身若問四空遍點日煙水水 一 一 一 空 遍 點 日 煙 更 水 數 年 外 遮 樂 蛙 ,。,。,。,。,。,。,。,。,。,。,。





# \*經文節錄

漸次南行,至楞伽道海岸聚落,觀察十方,求覓善住。見此比丘於虚空中來往經行,無數諸天恭敬圍繞,時,善財童子見是事已,心生歡喜,合掌敬禮,作如是言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何修行佛法?云何積集佛法?云何備具佛法?云何熏 習佛法?云何增長佛法?云何總攝佛法?云何究竟佛法?云何淨治佛法?云何深淨佛法?云何通達佛法?我聞聖者善能誘誨,唯願慈哀,為我宣說。」。

時,善住比丘告善財言:「善哉!善哉!善男子!汝 已能發阿耨多羅三藐三菩提心,今復發心求問佛法、一切 智法、自然者法。

善男子!我已成就菩薩無礙解脫門,若來若去,若行若止,隨順思惟,修習觀察,即時獲得智慧光明,名:究竟無礙。得此智慧光明故,知一切眾生心行無所障礙。何以故?得無住無作神通力故。

善男子!我以得此神通力故,於虚空中或行、或住、



或坐、或臥、或隱、或顯、或現一身、或現多身,穿度牆壁,猶如虚空;於虚空中結跏趺坐,往來自在猶如飛鳥。

或一念中過於東方一世界、二世界、百世界、千世界、百千世界,乃至無量世界,乃至不可說不可說世界,或過閻浮提微塵數世界,或過不可說不可說佛剎微塵數世界,於彼一切諸佛國土佛世尊前,聽聞說法。以一切身雲而為供養。一一如來所有宣說,我皆受持;一一國土所有莊嚴,我皆憶念。如是一切諸世界中,所有眾生若見我



形,皆決定得阿耨多羅三藐三菩提。若有眾生親近我者,悉令安住如是法門。

善男子!我唯知此普速疾供養諸佛成就眾生無礙解脫門。如諸菩薩持大悲戒、波羅密戒、大乘戒、菩薩道相應戒、無障礙戒、不退墮戒、不捨菩提心戒、常以佛法為所緣戒、於一切智常作意戒、如虚空戒、一切世間無所依戒、無失戒、無損戒、無缺戒、無雜戒、無濁戒、無悔戒、清淨戒、離塵戒、離垢戒,如是功德,而我云何能知能說?

善男子!從此南方有國, 名:達里鼻荼,城名:自在;其 中有人,名曰:彌伽。汝詣彼 問:菩薩云何學菩薩行、修菩薩 道?」。

時,善財童子頂禮其足,右 繞瞻仰,辭退而行。





### \*故事淺說

善財童子向海雲比丘辭別後,再一次地向南出發。到 了楞伽路旁的海岸村落中,看到善住比丘入地大遍一切處 三昧,而於虚空中來回走著,虚空中現出一片光明,無數 的天人、龍王、阿修羅、夜叉們恭敬地圍繞著他。

善財童子看到善知識不可思議的神通力,便滿心歡喜 地向善住比丘合掌問訊,說:「聖者!我雖已經發了阿耨 多羅三藐三菩提心,但仍然不知道菩薩要怎樣去修行佛 法、要如何一點一滴積聚對佛法的瞭解?要如何通達具足 佛法?也不清楚要怎樣薰習。但願您能夠慈愍我,為我宣 說這些道理。」。

此時,善住比丘對善財童子說:「善哉!善哉!善男子!你已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,又來請問我關於如何修行佛法的問題,這真是難能可貴,你要仔細的聽。

善男子!我已經成就了無所障礙菩薩行的解脫法門, 所以我能來去自如,一切動靜皆隨心所欲。我修行種種法 門、觀察種種境界,立刻獲得究竟無礙的三昧智慧光明。



這個法門,便能時常隨心所欲到十方諸佛國土,在諸佛世尊①之前,恭敬供養,聽經聞法。而諸佛世界中凡是見到我的一切眾生,也皆能發阿耨多羅三藐三菩提心;凡是親近我的眾生,我都能令他們安住在這個法門。

我只知道這種普疾供養諸佛,成就眾生的無障礙解脫 法。至於一切諸大菩薩種種持戒功德,我又怎能知道,怎 能演說呢?如果你想要聽聞更微妙的菩薩道,還是繼續參 訪更多善知識吧!





於是善財童子頂禮

拜別了善住比丘,又繼續向南方一步步走去。

### 註①:世尊

先天聖德開渾沌,佛教緣生為世尊。

三千年前釋迦牟尼佛降生印度,大慈大悲緣生佛教,普照天下蒼生,開示成就無上正等正覺之真理及開示解脫三界輪迴之真理,故被世間稱為世尊。

釋迦牟尼佛為中天教主,就如西方教主即西天的世尊,為阿彌陀佛;東方教主即東天的世尊,為藥師瑠璃光佛。



第四參:彌伽居士





善財童子第四詣:達里鼻荼國自在城中,參彌伽居士。問已作禮,散香花寶,放光照耀,分別輪字,究萬類音,悟總持法。得菩薩妙音陀羅尼光明法門。證「生貴住」。

#### 讚曰:

檀繽騰落鬱深妙雜香稅親三萬蘇聚陷門與一十字。



# \*經文節錄

#### 【大方廣佛華嚴經卷第六十三·入法界品第三十九之四】

漸次南行,至自在城,求覓彌伽。乃見其人,於市肆中,坐於說法師子之座,十千人眾所共圍繞,說輪字莊嚴 法門。時,善財童子頂禮其足,繞無量匝,於前合掌,而 作是言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而我 未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?」。

爾時,彌伽告善財言:「善男子!汝已發阿耨多羅三藐三菩提心耶?」善財言:「唯!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心。」。

彌伽遽即下師子座,於善財所,五體投地,散金銀華 無價實珠,及以上妙碎末栴檀、無量種衣以覆其上,復散 無量種種香華、種種供具以為供養。然後起立而稱歎言: 「善哉!善哉!善男子!乃能發阿耨多羅三藐三菩提心。 善男子!若有能發阿耨多羅三藐三菩提心,則為不斷一切 佛種,則為嚴淨一切佛剎,則為成熟一切眾生,則為了達 一切法性,則為悟解一切業種,則為圓滿一切諸行,則為



不斷一切大願,則如實解離貪種性,則能明見三世差別, 則令信解永得堅固。則為一切如來所持,則為一切諸佛憶念,則與一切菩薩平等,則為一切賢聖讚喜,則為一切梵 王禮覲,則為一切天主供養。

善男子!應知菩薩所作甚難,難出難值,見菩薩者倍更難有。菩薩為一切眾生恃怙,生長成就故;為一切眾生依處,守護世間故;為一切眾生救護,令免怖畏故。如大地,增長眾生善根故;如不生救護,令免怖畏故。如于地,增長眾生善根故;如海,福德充滿無盡故;如淨日,智光出現故;如猛將,推伏魔軍故;如君主,佛法城中得自在故;如猛火,燒盡眾生我愛心故;如大雲,降霆無量妙法雨故;如時雨,增長一切信根芽故;如船師,示導法海津濟處故;如橋梁,令其得度生死海故。」。

彌伽如是讚歎善財,令諸菩薩皆歡喜已,從其面門出種種光,普照三千大千世界。其中眾生遇斯光已,諸龍神等乃至梵天,悉皆來至彌伽之所。彌伽大士即以方便,為



開示、演說、分別、解釋輪字品莊嚴法門。彼諸眾生聞此 法已,皆於阿耨多羅三藐三菩提得不退轉。彌伽於是還升 本座,告善財言:

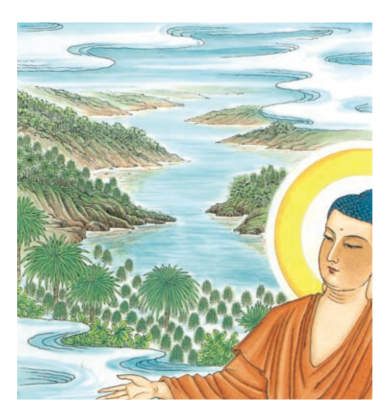
「善男子!我已獲得妙音陀羅尼,能分別知三千大千世界中諸天語言,諸龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人與非人,及諸梵天所有語言。如此三千大千世界,十方無數乃至不可說不可說世界,悉亦如是。



善男子!我唯知此菩薩妙音陀羅尼光明法門。如諸菩薩摩訶薩,如是功德,我今云何能知能說?

善男子!從此南行,有一聚落,名曰:住林;彼有長者,名曰:解脫。汝詣彼問菩薩云何修菩薩行?菩薩云何 成菩薩行?菩薩云何集菩薩行?菩薩云何思菩薩行?」。

爾時,善財童子以善知識故,於一切智法,深生尊重,深植淨信,深自增益。禮彌伽足,繞無量匝,戀慕瞻仰,辭退而行。





## \*故事淺說

善財童子辭別了善住比丘後,繼續向南方前進。這一天,來到了達里鼻荼國的首邑——自在城。入了城看見彌伽居士①在市集中,坐在師子座上說法,有約莫一萬多人圍繞在彌伽居士的師子座旁,聽他演說「輪字莊嚴法門」。

善財童子向彌伽居士頂禮後,由右向左繞著居士走了 好幾圈,停在居士前面,雙手合掌,說:「聖者!我已經 先發了菩提心,可是我還未知曉應該怎樣學習菩薩所修的 行門,要怎樣修行菩薩道?」。

此時,彌伽居士問善財說:「你已經發了阿耨多羅三 藐三菩提心了嗎?」善財童子回答:「是的!我已經發了 阿耨多羅三藐三菩提心。」。

彌伽居士聽後立刻從師子座走下來,向善財童子行五 體投地的大禮,並以名貴的金銀珠寶及最好的栴檀香粉, 散佈在他的身上作為供養。

然後站起來並稱讚說:「善哉!善哉!善男子!能於

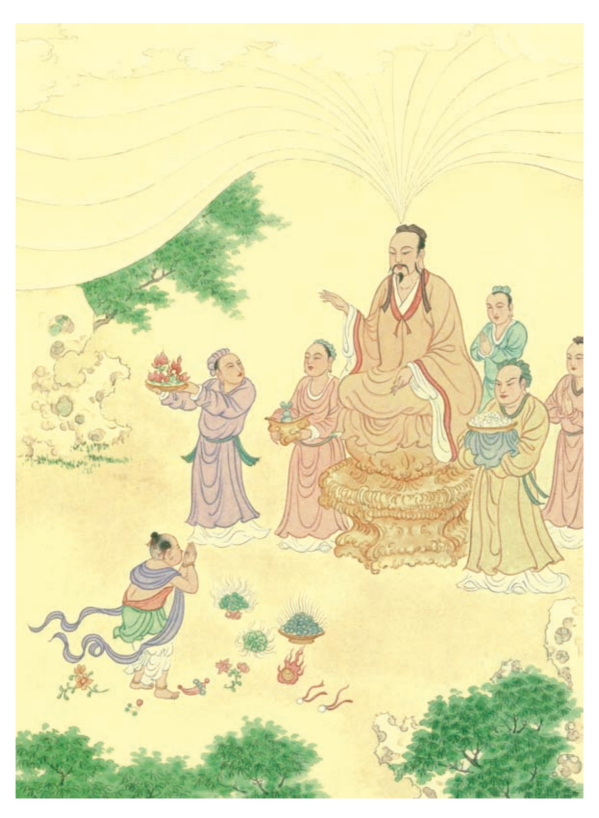


無始劫❷的迷妄中覺醒過來,並且能發菩提心,這真是太 值得尊敬和讚揚了!你知道嗎?如果有人能真正發菩提 心,那便是傳佛心燈、續佛慧命的人了,他能成熟一切眾 生,能入菩薩智,住菩薩地。

一個能發菩提心的人,必定能莊嚴佛土,成熟眾生, 了達法性,悟解業種,圓滿諸行,不斷大願,遠離貪性; 使信解永固,為十方諸佛所護持憶念,與一切菩薩平等, 為一切天人守護供養。

你應該知道菩薩所行所做是非常難能可貴的,能夠逢 值菩薩出世又得遇菩薩的人,更是難有。菩薩是一切眾生 的依恃,為一切眾生拔諸苦難,令一切眾生免除怖畏,令 一切眾生得渡生死苦海。

菩薩如大地,要為眾生增長善根;菩薩如大海,使眾 生福德充滿;菩薩如淨日,以無量智慧光明照耀一切眾 生;菩薩如猛將,摧伏一切魔軍魔障;菩薩如猛火,能燒 盡眾生的我執我慢;菩薩如大雲,能降下妙法雨,普施甘 霖;菩薩如船師,能指引眾生度迷津;菩薩如橋樑,能使





眾生得以渡過生死大海。」。

彌伽居士這一番話,在座 的菩薩聽完都生出大歡喜心, 求道的決心更加堅定。

這時,彌伽居士的臉上突 然放出種種的光,普遍照耀三 千大千世界3;在光芒中出現



了許多他方世界的眾生、一切天、龍、鬼神、梵天全部都來到這個道場參加法會。彌伽居士隨即以種種方便法門, 為他們演說「輪字莊嚴法門」,使一切眾生聽了這個妙法 後,都隨即得以成就佛道,獲不退轉。

彌伽居士接著回到師子座上說:「善男子!我已經獲得『妙音陀羅尼光明法門』。以這法門,能了知三千大千世界一切眾生的語言而無所障礙,通曉十方的語言,無論眾生說什麼,我都能切入重點,並為之破迷開悟。所以我能以音聲瞭解一切眾生的心念,也能以音聲表達諸佛境界,隨機度化眾生。這便是『菩薩以音聲總持一切法,入



自性不可思議光明境界』的法門。

我只知道這個『妙音陀羅尼光明法門』,至於諸大菩薩的功德行更是深密微妙,不是我能夠知道、能夠演說的。由這裡再往南走,有一個叫做住林的村落,那裡有一位大智慧的長者,名為解脫長者。你應該去向他請教怎樣修行?怎樣成就願力?他將會很樂意的告訴你。」。

滿心歡喜的善財童子有了清淨信心,明白了許多佛法,他依依不捨的禮拜彌伽居士的雙足,右繞了無數圈,才繼續向南方踏上參訪的路途。

#### 註①:居士

居士是對在家學佛者的尊稱。居士和出家人外相不同,但心的修練是一樣的。界不能隔心,心出了界,出了輪迴家,出了貪瞋癡等一切習氣之業,出了無明之界即是出家。心無界,佛法無際,智慧無量。修行問心有無開悟,在家出家是沒有關係。修不是修外相,而是修心。出家修與在家修都是修心的功課,在家有財色名利的考驗,出家也是有這些考驗。若是身出家而心還在貪塵,心就還沒有出家。

在家修塵俗功行,現行一切諸凡夫行而其心無有貪瞋癡,雖在家中而不依家,亦非出家大依沙門法,以不依一切所有及諸入故,如瑠璃寶器隨所在處不失其性。修心不著相者,隨所在處不失其法界體性,故能和光同塵而不染,入世出世而無礙。



#### 註2:劫

是梵語「劫簸」的簡稱。佛經在解說世界生成與毀滅之過程,由於時間太長,無法用年月日計算,所以用「劫」作為基礎,來表示極長的時間。劫的計算方式,根據大毘婆沙論記載:人壽自十歲起,每隔一百年增加一歲,一直增加到人壽八萬四千歲,為一個增劫;再由八萬四千歲,每隔一百年減一歲,減到十歲,稱為減劫。如是一增一減,為一個小劫。每一個階段,稱為一個「中劫」。每個中劫,有二十個「小劫」;四個中劫,為一個「大劫」。

### 註3:三千大千世界

佛教宇宙觀主張宇宙係由無數個世界所構成,一千個一世界稱為一小千世界,一千個小世界稱為一中千世界,一千個中千世界為一大千世界;合小千、中千、大千總稱為「三千大千世界」,此即一佛之化境。

世界之形相團圓,有如銅燭盤。一小世界中央之高山為須彌山,以此山為中心,周圍有八山、八海環繞,而形成一世界(須彌世界)。須彌山周遭為須彌海所環繞,繼之為八山,山與山之間,隔著七海,第七山外有鹹海,其外有鐵圍山。四大洲(註④)各位於鹹海中之東西南北四方,眾生即居住在南面之閻浮提洲。

#### 註4:四大洲

又稱四洲、四大部洲、四大洲、四天下、須彌四洲。分別為東邊的東勝身洲(弗婆提)、南贍部洲(閻浮提)、西牛貨洲(瞿耶尼)、北俱盧洲(鬱單越)。



第五參:解脫長者





善財童子第五詣:住林聚落,參解脫長者。一身中現十方佛剎。心佛無異,國土何殊?不來不往,要見即見。 得如來無礙莊嚴法門。證「具足方便住」。

#### 讚曰:

十住有無不緣莊と中到訪中處見觀不為時期不為則不為則不為則不為則不為則不為則不為則不為則不為則不為則。,。,。,。,。,。,。,。,。,。,。,。,。





## \*經文節錄 -

漸次遊行,十有二年,至住林城,周遍推求解脫長者。既得見已,五體投地,起立合掌,白言:「聖者!我 今得與善知識會,是我獲得廣大善利。何以故?善知識 者,難可得見,難可得聞。我今會遇,為得善利。聖者! 我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,唯願聖者為我宣說菩薩 云何學菩薩行,修菩薩道?隨所修習,疾得清淨,疾得明 了!」。

時,解脫長者以過去善根力、佛威神力、文殊師利童子憶念力故,即入菩薩三昧門,名:普攝一切佛剎無邊旋陀羅尼。入此三昧已,得清淨身,於其身中,顯現十方各十佛剎微塵數佛,及佛國土眾會道場種種光明諸莊嚴事,亦現彼佛往昔所行神通變化、一切大願、助道之法,諸出離行清淨莊嚴,亦現諸佛成等正覺、轉妙法輪、教化眾生。

種種形相、種種次第,如本而住,不相雜亂。其中諸 佛現種種神力,立種種乘道,示種種願門——或於一世界



處兜率宮而作佛事,或於一世界歿兜率宮而作佛事;如是或有住胎,或復誕生,或處宮中,或復出家,或詣道場,或破魔軍,或諸天龍恭敬圍繞,或諸世主勸請說法,或轉法輪,或般涅槃,或分舍利,或起塔廟。以種種神通、種種言辭、種種音聲、種種法門、種種總持門、種種難才門,以種種聖諦海、種種無畏大師子吼,說諸眾生種種善根、種種憶念,授種種菩薩記,說種種諸佛法。彼諸如來所有言說,善財童子悉能聽受,亦見諸佛及諸菩薩不可思議三昧神變。

爾時,解脫長者從三昧起,告善財童子言:「善男子!我已入出如來無礙莊嚴解脫門。我見如是等十方各十佛剎微塵數如來,彼諸如來不來至此,我不往彼。我若欲見安樂世界阿彌陀如來,隨意即見。然彼如來不來至此,我身亦不往詣於彼。知一切佛及與我心,悉皆如夢;知一切佛猶如影像,自心如水;知一切佛所有色相及以自心,悉皆如幻;知一切佛及以己心,悉皆如響。我如是知、如是憶念,所見諸佛,皆由自心。





是故,善男子!應以善法扶助自心,應以法水潤澤自心,應於境界淨治自心,應以精進堅固自心,應以忍辱坦蕩自心,應以智證潔白自心,應以智慧明利自心,應以佛自在開發自心,應以佛平等廣大自心,應以佛十力照察自心。

善男子!我唯於此如來無礙莊嚴解脫門而得入出。如 諸菩薩摩訶薩得無礙智,住無礙行,得常見一切佛三昧。 得不住涅槃際三昧,於其身中悉現一切世界成壞,而於已 身及諸世界不生二想。如是妙行,而我云何能知能說?

善男子!從此南行,至閻浮提畔,有一國土,名:摩利伽羅;彼有比丘,名曰:海幢。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。

時,善財童子頂禮解脫長者足,右繞觀察,稱揚讚 歎,思惟戀仰。辭退而去。



## \*故事淺説

善財童子依依不捨地告別了彌伽居士後,繼續向南方前進。歷盡千辛萬苦地走了十二年,終於來到了住林城。

入城後見到了解脫長者,向其頂禮後,站在旁邊合掌說道:「聖者!我現在能夠看到您,真是令我獲得廣大無量的智慧。因為真正的善知識,不僅百千萬劫難以遇見,更不容易聽聞善知識說法,我今天得以遇見您,著實是三

生有幸呀!







為我宣說:菩薩為什麼要學習菩薩行?菩薩為什麼要修習菩薩道,來獲得清淨與明了呢?」。

此時,解脫長者藉著往昔修行的力量,即刻證入菩薩三昧門,得到了清淨身,並同時顯現出十方諸佛國土及無量數佛在各自的國土中,成就正等正覺,轉妙法輪,教化眾生。接著又從解脫長者身上現出種種形相境界,從佛上生兜率天宮,至下降住胎、誕生、處宮中為太子、出家修道、破魔軍眾、成佛、諸天龍恭敬圍繞、一切世間國王來勸請說法、大轉法輪、入般涅槃、入



滅身出舍利、或眾生為佛起塔造廟等事蹟。

這些無量眾佛,分別運用神通、言辭、音聲、法門、 辯才、聖諦,演說妙法。這一切諸佛所有的演說,善財童 子都能聽清楚,看明白。

此時,解脫長者從三昧定中出來,告訴善財童子說:「善男子!我所證得的這個法門就叫做『如來無礙莊嚴解脫門』。我在這個解脫門中,可以看見十方佛剎微塵數的如來,然而諸佛並沒有來到這裡,而我也沒有去那裡,我如果想見極樂世界阿彌陀佛,隨著念頭一動,阿彌陀佛就在我的面前了。

這是因為我知道,一切世界都是由心所現,體相是無來去,唯心觀之。我就是以這種憶念思惟如來法身的方式,修行成就的,一切諸佛的影像,都是自己的心所現出來的。你應該知道一切菩薩從莊嚴佛剎、積聚種種功德妙行,以威德調伏眾生,發大誓願,到最後成就菩提而現出大神通,遍往十方盡虛空遍法界,都是由自心顯現而達成的。



所以你應該以善法來扶助自己的心,應該常聽聞佛法 使自己的心柔軟,遇到種種境界應該約束自己的心使心清 淨,更應精進來堅固自己的心,讓其堅固而不退轉。遇到 不平之事要忍辱,使自己的心更為坦蕩,以智慧使它潔白 明亮,破除一切無明,再以平等使它更加寬闊,最後與諸 佛一般廣大無邊,無二無別。

善男子!我所能教你的,就是這個『如來無礙莊嚴解 脫門』,證入與諸如來同一體性,平等不二,沒有障礙自 在解脫的法門。而像一切菩薩得到無礙智慧、住於無礙行 門,得到常見一切佛的三昧。

你應該要好好思惟、學習。善男子!從這裡再向南走,到了閻浮提畔的摩利伽羅國,那兒住著一位名叫海幢的比丘,你應該去向他請教修行的方法,和利益眾生的方便法門。」。



第六參:海幢比丘





善財童子第六詣:此閻浮提畔摩利伽羅國,參海幢比丘。半年觀察,三昧定境,現十四類,涌百千相,般若智照,無所不彰。**得般若波羅密三昧光明法門。「證正心住」。** 

#### 讚曰:

光陰已過半年間,終日冥然靜若山。 身上出生十四類,毫中涌出百千般。 一心觀察無休息,六月思惟不等閑。 摩利伽天好春色,柳鶯梁燕語綿蠻。





## \*經文節錄 -

爾時,善財童子一心正念彼長者教,觀察彼長者教, 憶念彼不思議菩薩解脫門。漸次南行,至閻浮提畔摩利聚落,周遍求覓海幢比丘。

乃見其在經行地側,結跏趺坐,入於三昧,離出入 息,無別思覺,身安不動。從其足下,出無數百千億長 者、居士、婆羅門眾,皆以種種諸莊嚴具莊嚴其身,悉著 寶冠,頂繫明珠,普往十方一切世界,雨一切寶、一切瓔 珞、一切衣服、一切飲食如法上味、一切華、一切鬘、一 切香、一切塗香、一切欲樂資生之具,於一切處,救攝一 切貧窮眾生,安慰一切苦惱眾生,皆令歡喜,心意清淨, 成就無上菩提之道。

從其兩膝,出無數百千億剎帝利、婆羅門眾,皆悉聰慧,種種色相、種種形貌、種種衣服上妙莊嚴,普遍十方一切世界,愛語、同事攝諸眾生。所謂:貧者令足,病者令愈,危者令安,怖者令止,有憂苦者咸使快樂;復以方便而勸導之,皆令捨惡,安住善法。



從其腰間,出等眾生數無量仙人,或服草衣,或樹皮衣,皆執澡瓶,威儀寂靜,周旋往返十方世界,於虚空中,以佛妙音,稱讚如來,演說諸法。或說清淨梵行之道,令其修習,調伏諸根;或說諸法皆無自性,使其觀察,發生智慧;或說世間言論軌則,或復開示一切智智出要方便,令隨次第各修其業。

從其兩脅,出不思議龍、不思議龍女,示現不思議諸龍神變。從胸前卍字中,出無數百千億阿修羅王,皆悉示現不可思議自在幻力,令百世界皆大震動,一切海水自然涌沸,一切山王互相衝擊,諸天宮殿無不動搖。

從其背上,為應以二乘而得度者,出無數百千億聲聞、緣覺;為著我者,說無有我;為執常者,說一切行皆悉無常;為貪行者,說不淨觀;為瞋行者,說慈心觀;為 癡行者,說緣起觀;為等分行者,說與智慧相應境界法; 為樂著境界者,說無所有法;為樂著寂靜處者,說發大誓願普饒益一切眾生法。——如是所作,周遍法界。

從其兩肩,出無數百千億諸夜叉、羅剎王。從其腹,



出王前千數從億目輪及無數百無數百無數有續以其轉,,衛大數之,後之,是對別無數有之,是數切,是數切,是數切,是數切,是數切,是數方,是數切,是數方,是數方,是數方,是數分,是數方,是數方,是數方,是數方,

從其眉間白毫相中,出無數百千億帝釋。從其額上,出無數百千億梵天。從其頭上,出無量佛剎微塵數諸菩薩眾。 從其頂上,出無數百千億如來身,其身無等,諸相隨好, 清淨莊嚴,威光赫奕,如真金山,無量光明普照十方,出 妙音聲,充滿法界,示現無量大神通力,為一切世間普雨 法雨。

爾時,善財童子一心觀察海幢比丘,深生渴仰,憶念



彼三昧解脫,思惟彼不思議菩薩三昧,思惟彼不思議利益 眾生方便海,思惟彼不思議無作用普莊嚴門,如是住立思 惟觀察,經一日一夜,乃至經於七日七夜、半月一月,乃 至六月,復經六日。過此已後,海幢比丘從三昧出。

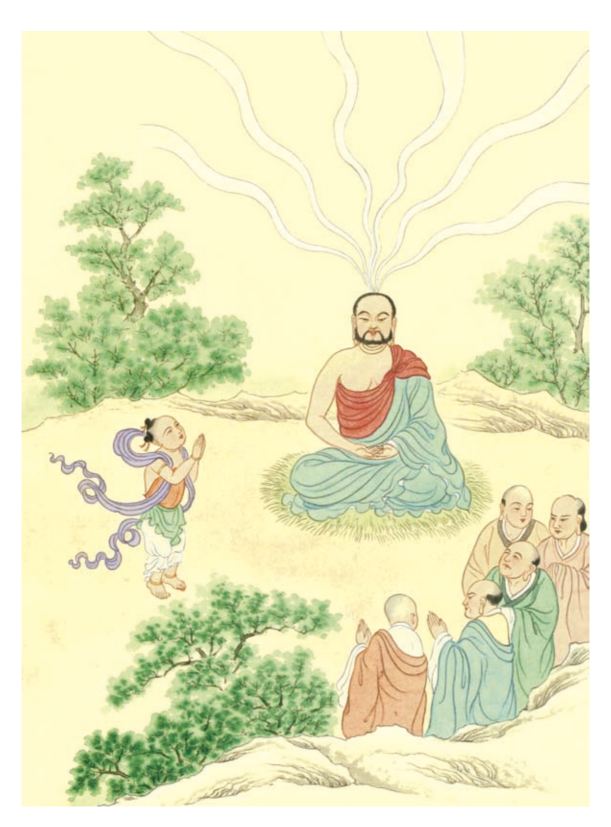
善財童子讚言:「聖者!希有奇特!如此三昧最為甚深,如此三昧最為廣大,如此三昧境界無量,如此三昧神力難思。聖者!此三昧者,名為何等?」。

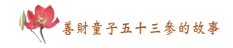
海幢比丘言:「善男子!此三昧名:普眼捨得,又名:般若波羅密境界清淨光明,又名:普莊嚴清淨門。善男子!我以修習般若波羅密故,得此普莊嚴清淨三昧等百萬阿僧祇三昧。」。

善財童子言:「聖者!此三昧境界,究竟唯如是耶?」。

海幢言:「善男子!入此三昧時,了知一切世界,無所障礙;往詣一切世界,無所障礙;超過一切世界,無所障礙。

善男子!我唯知此一般若波羅密三昧光明。如諸菩薩





入智慧海,淨法界境,達一切趣,遍無量剎,總持自在, 三昧清淨,神通廣大,辯才無盡,善說諸地,為眾生依。 而我何能知其妙行,辯其功德,住其三昧,見其心境,得 其所有平等智慧?

善男子!從此南行,有一住處,名曰:海潮,彼有園林,名:普莊嚴,於其園中,有優婆夷,名曰:休捨。汝往彼問菩薩云何學菩薩行,修菩薩道?」。

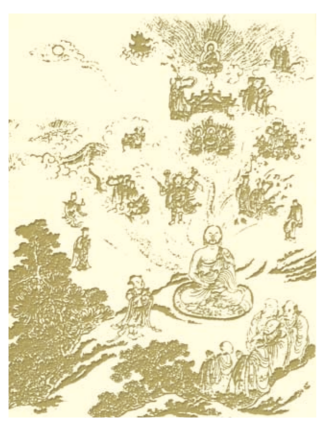
時,善財童子於海幢比丘所,得堅固身,獲妙法財, 入深境界,智慧明徹,三昧照耀,住清淨解,見甚深法, 其心安住諸清淨門,智慧光明充滿十方,心生歡喜,踊躍 無量。五體投地,頂禮其足,繞無量匝,恭敬瞻仰,思惟 觀察,咨嗟戀慕,持其名號,想其容止,念其音聲,思其



三昧及彼大願所行境界,受其智慧清淨 光明,辭退而行。



# \*故事淺訊



從海幢比丘的腳下, 化現出無數的長者、居

士、婆羅門①,每個化身都穿著莊嚴華麗的衣服,頭上戴著鑲有明珠的寶冠,同時又到十方一切世界,用珍寶瓔珞、衣服飲食、臥具香花和一切眾生所喜愛資生的東西,救助一切貧窮和苦難的眾生,安慰他們並使他們憂愁消弭,讓他們知所懺悔,能夠生起無量歡喜心,發起清淨求道的心,成就無上菩提之道。

從海幢比丘的雙膝, 化現出無數的貴族及婆羅門, 他



們個個聰慧清淨,形貌美麗俊秀,他們普遍於十方一切世界,用愛語來教化眾生,使貧窮者獲得豐足,病痛者獲得痊癒,危殆者獲得安樂,憂苦者獲得快樂。再以種種方便的法門,勸導他們改惡向善,身心安住於善法之中。

從他的腰部化現出無數的仙人,有的穿著草衣或樹皮做的衣服,每一位仙人,都手執澡瓶,威儀莊嚴往返十方世界,在虚空中以佛的八種妙音稱讚如來,演說諸法以及清淨梵行之道。又從他的兩脅化出不可思議的龍王及龍女,現出千變萬化的綺麗雲彩。從胸前卍字中化出百億的阿脩羅王,他們示現出奇妙的自在神通力,令大地震動、海水滾沸、山岳相互衝擊、諸天宮殿沒有不因此動搖的。



從海幢比丘的背上,為了應該以二乘得度的人,化出無量的聲聞和緣覺②二乘,為有我執的人說無我,為執著常見的人說諸行無常,為貪行的人說不淨觀,為瞋行的人說慈心觀,為癡行的人說緣起觀,為樂著境界的人說無所有法,為喜歡獨處隱居的人說發大誓願,佑益一切眾生的道理。

海幢比丘還為了眾生化現了夜叉王、羅剎王、緊那羅王、轉輪聖王、帝釋天眾、梵天眾、菩薩眾,甚至從其頂上化出無數的如來身。每一化佛皆以極妙音聲為一切眾生說法,而其一一毛孔中皆能放出無量光明,光明中現出一切佛國剎土,一切如來渡化眾生的影像,遍滿整個法界。

這時候,善財童子見到如此不可思議的神通境界,心想:「真是不可思議的法門,能隨眾生心念現出無量化身,於瞬間渡化無量的眾生,這法門要如何修行呢?這功德要如何成就呢?我應該要好好地思惟觀察。」於是善財童子一心觀察海幢比丘的三昧境界,如此經過六個月又六天後,海幢比丘方才慢慢從三昧中出定。



善財童子觀察完後合掌讚歎地問說:「聖者,您所證 得的三昧境界是多麼地稀奇微妙、廣大無邊啊!但不知這 種三昧境界的名字叫做什麼呢?」。

海幢比丘向善財童子說:「善男子!這個境界叫做『普眼捨得』,又名『普莊嚴清淨門』。我因為修習般若波羅密的緣故,所以證得這個三昧。」。

善財童子又問道:「聖者!這境界,最高最究竟能達到什麼程度?」。

海幢比丘說:「證入這個三昧的時候,能對於一切世界、一切佛、一切眾生通達無礙,能夠了知一切世界沒有障礙。

我只知道這個以大智慧光明三昧的法門,至於像一切 諸菩薩,他們有進入智慧海,到達一切諸趣❸,遍往無量 佛剎,總持自在,辯才無礙,善於說法,為眾生所依怙的 三昧妙行,其殊勝的程度,我也難以窺探了知。

善男子!從這裡再往南走,有一個海潮普莊嚴園林, 在這個園林中,住著一位休捨優婆夷母,你應該快快動身



去向她請教修行的方法。」。

善財童子從海幢比丘的說法中,得到堅固的身體,獲得妙法的財寶,他的智慧明徹,受到三昧力的照耀,住於清淨的解脫。這時他心中滿是歡喜,連忙向海幢比丘恭敬頂禮,向右繞了無數圈,恭敬瞻仰,思惟觀察海幢比丘的三昧,以及其所發的大願和修行的境界。然後才向海幢比丘辭別,繼續往南方尋訪善知識。

### 註1:婆羅門

當時古印度是奴隸化的社會,而且外道橫行,許多婆羅門以火教、神教等邪教來凌覇政教,欺壓人民,殘害生靈。我佛緣生聖教,慈悲普照天下,化解塵數劫難。不分貧富貴賤來相信佛教者,佛是隨緣普照一律平等教化,佛與眾生平等即是此法也。

佛教是行於上天好生之德,代天行道,行於人生道德,普遍宇宙生靈之快樂,度化眾生出苦海。

古代印度人被分為四個種姓: (一) 婆羅門: 代表神廟的宗教官員、祭司, (二) 剎帝利:代表 帝王將相、王室貴族, (三) 吠舍:代表平民、農 民、商人、手工業者, (四) 首陀羅:代表奴隸。

婆羅門是古印度一切知識之壟斷者,掌握神



權,占卜禍福,壟斷文化和報導農時季節,由於掌握神和人的溝通渠道,所以佔據了社會上四個種姓中最崇高的地位,古印度人認為婆羅門這個種姓是從大梵天的口中出生,是神聖不可侵犯的。

### 註2:聲聞、緣覺

「聲聞」,指聽聞佛陀聲教而證悟之出家弟子。聲聞也用來比喻為只會用腦袋聽很多道理,而卻無法落實在自己的行為裡,亦即意識聽了很多,心性卻行不出來的狀態。修大乘者是知行合一,能解字也解義地實修實行。

用瞭解的去想事情通常會跟實際落差很多,佛經不是學問,佛經 是用修的,不是用神識去想,因為心意識所及皆是我的見聞覺知的幻 境,無我是意識所不能及,佛經用想是想不出來的。若只靠聽到的, 用意識去揣測的,心會不安定,實力是最不能假造的。佛經是一種心 的訓練和行為的訓練,不是在教學問,更不是用研究想出來的,而是 用的端正清淨誠意修練出來的,是心態上一步一步的克服後的鬆解通 透,沒有習氣牽扯的持穩自在。佛法是要我們實體在生活裡面訓練心 性修行慈悲和智慧,隨時調正自己的心態,化解人生所有心裡的問 題。

「緣覺」,指過去生曾經種下因緣,進而出生在無佛之世,因性 好寂靜,或行頭陀,無師友教導,而以智慧獨自悟道,其或是思惟世 間生滅無常的道理,或是觀察十二因緣、黃花落葉等,進而得到證悟 而解脫生死、證果之人,亦稱為「獨覺」或「辟支佛」。

天台宗則把「獨覺」和「緣覺」另作區分:出生於沒有佛的時候



的開悟得道者,稱為獨覺,而出生於有佛之世,觀察思惟十二因緣得道證悟者,稱為緣覺。

### 註3:趣

梵語音譯,其意指「道」,即眾生隨自心所作之業,緣向業性所趣之塵界,心若貪塵,則與塵界有緣,心若清淨不染,則與塵界無緣,以心性自然不趣入,故能解脫塵之苦海。大乘經典中多說「六趣」,指地獄、餓鬼、畜生、阿修羅、人、天等,又稱六道。

## 註4:優婆夷

梵語音譯,意為清淨女、清信女、近善女、近事女、近宿女、信女等,即為在家修的女眾弟子,願意皈依佛法僧三寶,並誓守在家五戒(不殺生、不偷盜、不邪淫、不妄語、不飲酒),為四眾或七眾之一。





第七參:休捨優婆夷





善財童子第七詣:海潮住處普莊嚴園,參休捨優婆夷。堂閣莊嚴,陂池間錯,智悲同運,生死雙摧,啟菩提心,悟究竟願。得離憂安隱幢法門。爾時心中現證「不退住」。

#### 讚曰:

寶樹園林間寶墻,金光明網布金床。 千重堂閣穹崇麗,萬派陂池汗漫香。 究竟願門周法界,菩提心廣遍塵方。 河沙諸佛曾承事,安隱高堂是歇場。







# \*經文節錄

#### 【大方廣佛華嚴經卷第六十四・入法界品第三十九之五】

爾時,善財童子蒙善知識力,依善知識教,念善知識語,於善知識深心愛樂,作是念言:「因善知識,令我見佛;因善知識,令我聞法。善知識者是我師父,示導於我諸佛法故;善知識者是我眼目,令我見佛如虚空故;善知識者是我津濟,令我得入諸佛如來蓮華池故。」。

漸漸南行,至海潮處,見普莊嚴園,眾寶垣牆周匝圍 繞。一切寶樹行列莊嚴,一切寶華樹,雨眾妙華,布散其 地;一切寶香樹,香氣氛氳,普熏十方;一切音樂樹,風



動成音,其音美妙,過於天樂;一萬浴池,眾寶合成;七寶欄楯,周匝圍繞;七寶階道,四面分布;八功德水,湛然盈滿,其水香氣如天栴檀。金沙布底,水清寶珠周遍間錯;鳧雁、孔雀、俱枳羅鳥遊戲其中,出和雅音。寶多羅樹周匝行列,覆以寶網,垂諸金鈴,微風徐搖,恆出美音。

爾時,善財童子入普莊嚴園,周遍觀察,見休捨優婆夷坐於妙座,往詣其所,頂禮其足,繞無數匝。白言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?我聞聖者善能誘誨,願為我說!」。

休捨告言:「善男子!我唯得菩薩一解脫門,若有見聞憶念於我,與我同住,供給我者,悉不唐捐。善男子!若有眾生不種善根,不為善友之所攝受,不為諸佛之所護念,是人終不得見於我。善男子!其有眾生得見我者,皆於阿耨多羅三藐三菩提獲不退轉。

善男子!東方諸佛常來至此,處於寶座,為我說法;



南西北方,四維上下,一切諸佛悉來至此,處於寶座,為 我說法。善男子!我常不離見佛聞法,與諸菩薩而共同 住。善男子!我此大眾有八萬四千億那由他,皆在此園與 我同行,悉於阿耨多羅三藐三菩提得不退轉;其餘眾生住 此園者,亦皆普入不退轉位。」。

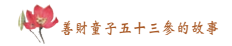
善財白言:「聖者!發阿耨多羅三藐三菩提心為久近耶?」答言:「善男子!我憶過去於燃燈佛所,修行梵行,恭敬供養,聞法受持。善男子!我憶過去,於無量劫無量生中,如是次第三十六恆河沙佛所,皆悉承事,恭敬供養,聞法受持,淨修梵行。於此已往,佛智所知,非我能測。」。

善財童子言:「聖者!久如當得阿耨多羅三藐三菩提?」答言:「善男子!菩薩不為教化調伏一眾生故,發菩提心;乃至不為教化不可說不可說轉三千大千世界微塵數世界眾生故,發菩提心。欲教化調伏一切眾生悉無餘故,發菩提心;欲承事供養一切諸佛悉無餘故,發菩提心。善男子!菩薩行普入一切法皆證得故,普入一切剎悉

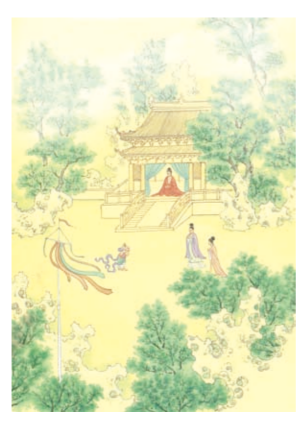


有一國土,名:那羅素;中有仙人,名:毘目瞿沙。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。

時,善財童子頂禮其足,繞無數匝,殷勤瞻仰,悲泣 流淚,辭退而行。



## \*故事淺説



渡過苦難急流的橋樑。能遇見善知識的我,是多麼的幸運啊!」。

經過長途跋涉,善財童子來到一望無際的海邊,但見 亂石崩雲,驚濤裂岸,捲起千堆雪,四周一片寂靜,只聞 洶湧澎湃的浪濤聲,觀出海的寧靜與空曠。

沿著岸邊走去,眼前突然出現一片園林。遠遠望去, 只見整座普莊嚴園林都是珠寶所建造的,真是金碧輝煌,



令人嘆為觀止。樹林的香氣氤氲繚繞,清風徐徐吹過枝葉,發出美妙悦耳的音樂,宛如天樂一般。

樹林裡遍布充滿八功德水的水池,水質清澈,可以清 楚地望見水底佈滿金沙,水邊有許多寶珠裝飾,又有許多 鳥兒在其中飛舞穿梭,吐露令人陶醉的雅音。

樹林的上面覆蓋著一層層寶網,網線上垂下一串串的 金鈴,當微風吹來,搖動著鈴兒,發出悦耳的聲音,令人 自然而然地生出念佛念法念僧之心。

這時,善財童子看見休捨優婆夷坐在師子座上,便走過去向她頂禮說:「聖者!我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,可是我還不知道菩薩要怎麼學習菩薩行、如何修行菩薩道?海幢比丘介紹我來請教您,願您慈悲為我說法開示。」。

休捨優婆夷告訴他:「善男子!我只證得了一個『離 憂安隱解脫法門』,那就是只要有人能見到我、聽聞、想 念我,跟我共住,或以任何東西供養我,他的功德決不會 白費的。



如果眾生不做善事,不喜歡和善良的人在一起,自然 也得不到諸佛菩薩的護祐,那麼那個人終究是見不到我 的。這是因為只要能見到我的眾生,便能獲得無上正等正 覺而不會退轉,永不退失菩提心。

在我這兒,十方的佛陀都常來這裡,坐在寶座上為我說法。我從不放棄任何見聞佛法的機緣,並與所有菩薩共住,時時刻刻心不離佛法僧。在我這邊共同修行這個法門的大眾,數量有八萬四千億那由他①之多!他們都將會是成就阿耨多羅三藐三菩提不退轉的聖者。」。

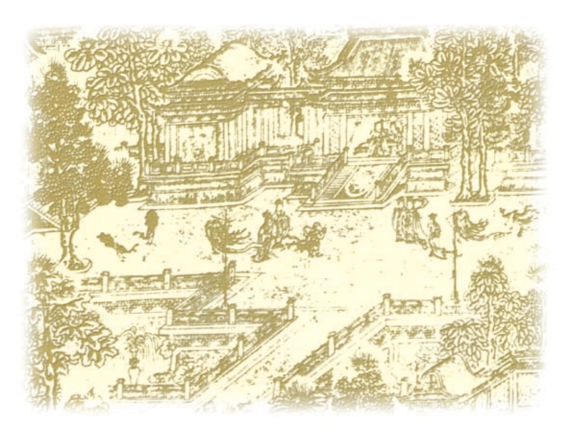
善財童子聽了休捨優婆夷的說明後,心中非常歡喜, 於是問說:「聖者!您有如此不可思議的功德,不知您發 阿耨多羅三藐三菩提心,是從很久以前就發願的?還是最 近發願的呢?」。

休捨優婆夷回答說:「善男子!我記得過去在燃燈佛的時候,我便追隨在他座下修清淨行,恭敬供養,聽聞佛法,如法受持。如是回憶過去於無量劫生生世世中,次第往上經過三十六恆河沙②數量那麼多的佛、那麼多的世



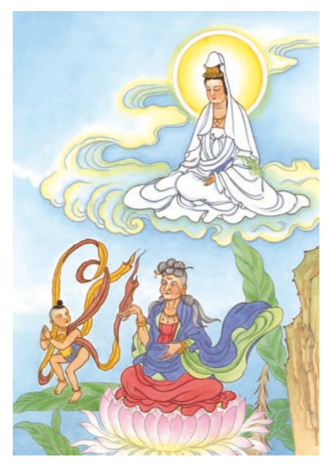
尊,我都曾在他們的跟前恭敬供養,聞法受持,修清淨行。如果再往前推算,那是屬於諸佛的智慧所能了知的境界,就不是我能忖度測量的了。但是,善男子!菩薩的願心是不可限量,能充滿一切法界虛空,不能用時空來加以推算的。」。

善財童子對休捨優婆夷的話感到心領神會,又提出下 一個問題:「聖者!您既然已經修行這麼久了,那您應當 是已經證得阿耨多羅三藐三菩提的境界了吧?」。





体 是 薩 而 他 生 嚴 一 如 國 体 舍 道 個 個 一 個 一 一 做 人 要 更 可 個 個 一 份 切 出 遇 一 如 不 要 當 無 不 善 善 善 為 承 承 请 费 词 侧 一 一 份 切 出 , 满 都 遇 有 佛 对 佛 贯 , 公 本 等 以 , 许 切 佛 既 , 计 切 佛 眾



會,欲知一切世界諸劫次第以及一切眾生的心、根、業、 行,滅除一切眾生所有煩惱,才發菩提心的。

菩薩的修行是要能證得一切的法門,清淨一切眾生的心。所以,一切世界都清淨了,我的心願才窮盡,一切眾生的煩惱習氣都完全拔除後,我的願力才圓滿。善男子!菩薩的行願是如此不可限量,無窮無盡,哪裡會去注意自己修行時間有多久呢?」。



善財童子聽了之後深受感動,不禁問說:「聖者!這個法門是什麼名字呢?」。

休捨優婆夷回答說:「它的名字是『離憂安隱幢』。 這個法門就像幢一樣高舉著,只要有緣眾生看到它,即能 離苦得樂。善男子!從這再往南方的海邊,有一個名為那 羅素的國家,有一位毘目瞿沙仙人住在那裡,你應該去拜 訪他並向他學習。」。

此時此刻的善財童子,聽完休捨優婆夷的精進大願, 感動得悲泣流淚,再三向她頂禮致敬,方才離去。

### 註①:那由他

又稱那由多,佛教經典上用以形容數量的名詞。依據俱舍論·卷十二:十阿庾多(又作阿由多)為一大阿庾多,十大阿庾多為一那由多,故一那由多為一阿庾多之百倍。因此一阿庾多為十億,一那由他為千億。

## 註2:恆河沙

佛教經典中常用來比喻數量之大,也作恆沙。恆河,為印度五大河之一,其河寬且長,河中的沙,既細且多,所以佛說法時,常以譬喻極多之數。



第八參:毘目瞿沙仙人



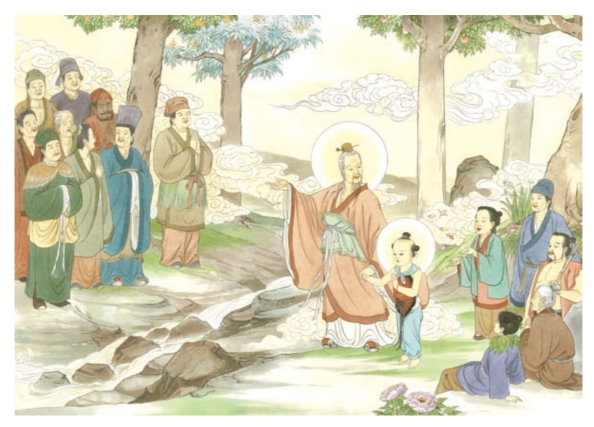


善財童子第八詣:海潮處那羅素國,參毘目瞿沙仙人。諸仙散華,作禮讚歎,摩頂執手,佛剎現前,悟真淨智,卷舒自在。得菩薩無勝幢法門。爾時心中證「童真住」。

#### 讚曰:

毘目僊人下寶床,摩頭執手看殊祥。 十方佛境同時現,萬象森羅忽頓彰。 無勝妙幢騰瑞色,遮那文藏顯靈光。 卻還本座求端的,轉覺平生見處長。





## \*經文節錄

漸漸遊行至那羅素國,周遍推求毘目瞿沙。

見一大林,阿僧祇樹以為莊嚴,所謂:種種葉樹扶疎 布濩,種種華樹開敷鮮榮,種種果樹相續成熟,種種寶樹 雨摩尼果,大栴檀樹處處行列。時,善財童子見彼仙人在 栴檀樹下敷草而坐。領徒一萬,或著鹿皮,或著樹皮,或 復編草以為衣服,髻環垂鬢,前後圍繞。

善財見已,往詣其所,五體投地,從地而起,繞無量



匝,合掌前住,白言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?我聞 聖者善能誘誨,願為我說!」。

時,毘目瞿沙顧其徒眾,而作是言:「善男子!此童 子已發阿耨多羅三藐三菩提心。」。

時,諸仙眾聞是語已,各以種種上妙香華散善財上, 投身作禮,圍繞恭敬,作如是言:「今此童子,必當救護 一切眾生,必當除滅諸地獄苦,必當永斷諸畜生道,必當 乾竭諸愛欲海,必令眾生永滅苦蘊,必當永破無明黑闇, 必當永斷貪愛繫縛。」。

時,毘目瞿沙告群仙言:「善男子!若有能發阿耨多羅三藐三菩提心,必當成就一切智道。此善男子已發阿耨 多羅三藐三菩提心,當淨一切佛功德地。」。

時,毘目瞿沙告善財童子言:「善男子!我得菩薩無 勝幢解脫。」善財白言:「聖者!無勝幢解脫境界云 何?」。

時,毘目仙人即伸右手,摩善財頂,執善財手。即



時,善財自見其身往十方十佛剎微塵數世界中,到十佛剎微塵數諸佛所,見彼佛剎及其眾會、諸佛相好、種種莊嚴。又自見身於諸佛所,經一日夜,或七日夜、半月、一月、一年、十年、百年、千年,或經億年,或阿庾多億年,或那由他億年,或經半劫,或經一劫、百劫、千劫,或百千億乃至不可說不可說佛剎微塵數劫。爾時,善財童子為菩薩無勝幢解脫智光明照故,得毘盧遮那藏三昧光明;為一切佛法輪三昧光明照故,得三世無盡智三昧光明。

時,彼仙人放善財手,善財童子即自見身還在本處。 時,彼仙人告善財言:「善男子!汝憶念耶?」善財言: 「唯!此是聖者善知識力。」。

仙人言:「善男子!我唯知此菩薩無勝幢解脫。如諸菩薩摩訶薩成就一切殊勝三昧,於一切時而得自在,於一念頃出生諸佛無量智慧,以佛智燈而為莊嚴普照世間;一念普入三世境界,分形遍往十方國土;智身普入一切法界,隨眾生心普現其前,觀其根行而為利益,放淨光明甚



可愛樂。而我云何能知能說彼功德行、彼殊勝願、彼音聲清淨、彼智慧光明?

善男子!於此南方,有一聚落,名:伊沙那;有婆羅門,名曰:勝熱。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。

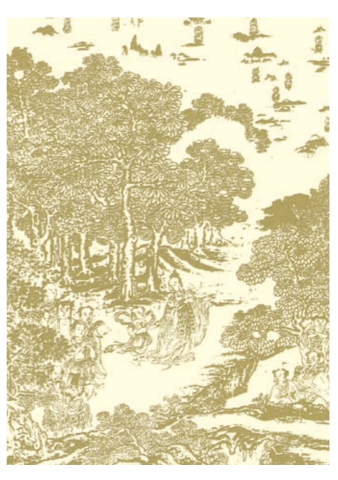
時,善財童子歡喜踊躍,頂禮其足,繞無數匝,殷勤瞻仰,辭退南行。





## \*故事淺訊

這一天善財童子走 到了那羅素國,心想: 「我想拜訪的高人,應



該就在這裡吧!」於是便四處尋訪,終於見到這座園林。 善財童子走進去不遠,就看到毘目瞿沙仙人在栴檀樹下敷草而坐,他的徒眾們有的穿著樹皮衣、有的則是編草為衣,個個頭上挽著環髻,他們前後圍繞著毘目瞿沙仙人, 有的禪坐,有的經行①。

善財童子見到這景象就趕快過去向仙人頂禮,並禮貌



地由右向左繞著仙人走了好幾圈後,在仙人的面前停下來,雙手合掌地站著:「聖者!我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,但不知如何去學菩薩行、修菩薩道?我聽休捨優婆夷為我介紹,說您是善能教化一切眾生的大聖者,請您能為我開示解惑。」。

這時候,毘目瞿沙仙人就告訴其他徒眾說:「善男子們!你們知道嗎?這位遠道而來的求道者,他已經能夠真正發起度盡一切眾生的菩提心,已能普遍施予一切眾生利益,消除眾生的煩惱,令眾生得到覺悟,離苦得樂,增長眾生一切善根。這位童子真是令人讚佩!如果有人能夠發起真實無悔的菩提心,就一定能夠成就一切智慧之道。這位善財童子已經發菩提心了,所以他一定能夠成就一切佛陀的功德,並得到與佛陀一樣的成就。」。

徒眾們聽完毘目瞿沙仙人讚歎善財童子的發心大願 後,個個都非常高興,分別用種種上好微妙的香花散佈在 善財童子身上,作為供養。然後向善財童子恭敬頂禮,異 口同聲地說:「可敬可佩的童子!您將來必定能救護一切

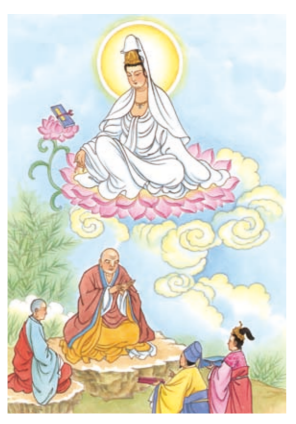


眾生,滅除一切地獄的痛苦,使眾生永離惡道;必當能使 眾生的愛欲之海乾涸,使眾生永滅苦蘊,永遠破除無明的 黑暗,永遠斷除貪愛繫縛。」。

思目瞿沙仙人轉過頭向善財童子說:「善男子!我已 證得『菩薩無勝幢解脫』這個法門,此法門利益眾生的方 便就好像一把最殊勝的幢,沒有比它更好的了。」。

善財童子一聽,便迫不及待地問:「請問聖者,這殊勝的解脫法門,它的境界究竟是怎樣呢?」。

此時,毘目瞿沙仙人伸出右手,摸摸善財童子的頭, 又以左手握住善財童子的手。這時候,不可思議的事情發生了!善財童子看到自己的身體已經到達十方諸佛國土的世界中,去聽聞諸佛演說妙法、見到諸佛種種相好莊嚴。有的佛國去了一天一夜、有的佛土去了數十年或數百千年,有的甚至去了百千億劫;而這一切奇妙的經歷,又彷彿就在這幾分鐘內剛發生而已,真是太神奇了!善財童子因為這個經歷,終於體會到原來時間也是由心分別顯現,哪有什麼現在、過去、未來呢?



當毘目瞿沙仙人放開善 財童子的手,他才彷彿從夢 中醒過來一樣,看到自己還 是站在原地。

這時候,仙人問說:「善男子!你還記得剛才的情境嗎?」。

善財童子回答說:「是的!這都是聖者您的願力,

才令我能觀察到這個法門啊!」。

毘目瞿沙仙人說:「善男子!我只知道這個『菩薩無勝幢解脫法門』。而諸大菩薩成就一切殊勝三昧,得到自在;能在一念之間,生出諸佛無量智慧,以佛的智慧明燈照耀世間,以一念普入過去、現在、未來三世,遍往十方國土,利益一切眾生。如諸大菩薩這樣不可思議的功德行,又怎是我能詳細解說呢?從這裡再向南走,走到伊沙那村的時候,別忘了去拜訪勝熱婆羅門,他將教導你意想



## 不到的法門。」。

善財童子滿心歡喜踴躍,因為他從毘目瞿沙仙人這兒 得到非常殊勝的法益,便向仙人虔誠頂禮,殷勤瞻仰,才 再往南方去尋訪下一位善知識。

## 註1:經行

佛說阿彌陀經云:極樂國土其土眾生常以清旦,各以衣裓盛眾妙華,供養他方十萬億佛,即以食時還到本國,飯食經行。經行是利用悠閑的漫步讓心輕安,可以鬆解神識對塵的遐思貪執,放下所有要拿東西的念頭,讓心無所住的返流歸原,如在禪定中僅剩下微弱的念頭,若有若無的清楚無一法可得的安然自在。經行多是在用齋後、禪坐後或昏沉時,用來調適心神,舒暢四大的一種修練。





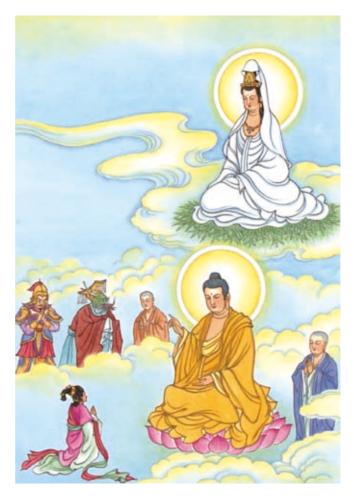
第九參: 勝熱婆羅門





善財童子第九詣:伊沙那聚落,參勝熱婆羅門。五熱 炙身,心生疑惑,諸天共讚,頓悔自愆,直上刀山,投身 火聚,證寂靜樂,善住三昧。**得菩薩無盡輪法門。證「法** 王子住」。

## 讚曰:





## \*經文節錄 -

漸次遊行,至伊沙那聚落,見彼勝熱修諸苦行,求一切智。四面火聚猶如大山,中有刀山高峻無極,登彼山上,投身入火。

時,善財童子頂禮其足,合掌而立,作如是言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?我聞聖者善能誘誨,願為我說!」婆羅門言:「善男子!汝今若能上此刀山,投身火聚,諸菩薩行悉得清淨。」。

時,善財童子作如是念:「得人身難,得淨法難,逢 真善知識難,受如理正教難。此將非魔?魔所使耶?將非 是魔,險惡徒黨,詐現菩薩善知識相,而欲為我作善根 難、作壽命難,障我修行一切智道,牽我令入諸惡道中, 欲障我法門、障我佛法?」。

作是念時,十千梵天在虚空中,作如是言:「善男子!莫作是念!莫作是念!今此聖者得金剛燄三昧光明, 發大精進,度諸眾生,心無退轉。善男子!我諸梵天多著



邪見,皆悉自謂是自在者,是能作者,於世間中我是最勝。見婆羅門五熱炙身,於自宮殿心不樂著,於諸禪定不得滋味,皆共來詣婆羅門所。時,婆羅門以神通力,示大苦行為我說法,能令我等滅一切見,除一切慢,住於大慈,行於大悲,起廣大心,發菩提意,常見諸佛,恆聞妙法,於一切處心無所礙。」。

復有十千諸魔,在虚空中,以天摩尼寶散婆羅門上, 告善財言:「善男子!此婆羅門五熱炙身時,其火光明, 映奪於我所有宮殿諸莊嚴具皆如聚墨,令我於中不生樂 著。我與眷屬來詣其所,此婆羅門為我說法,令我及餘無 量天子、諸天女等,皆於阿耨多羅三藐三菩提得不退 轉。」。

復有無量欲界諸天,於虚空中,以妙供具,恭敬供養,唱如是言:「善男子!此婆羅門五熱炙身時,其火光明照阿鼻等一切地獄,諸所受苦悉令休息。我等見此火光明故,心生淨信;以信心故,從彼命終生於天中。為知恩故,而來其所,恭敬瞻仰,無有厭足。時,婆羅門為我說





法,令無量眾生發菩提心。」。

爾時,善財童子聞如是法,心大歡喜,於婆羅門所,發起真實善知識心,頭頂禮敬,唱如是言:「我於大聖善知識所生不善心,唯願聖者容我悔過!」。

爾時,善財童子即登刀山,自投火聚;未至中間,即得菩薩善住三昧;纔觸火燄,又得菩薩寂靜樂神通三昧。善財白言:「甚奇!聖者!如是刀山及大火聚,我身觸時安隱快樂。」。

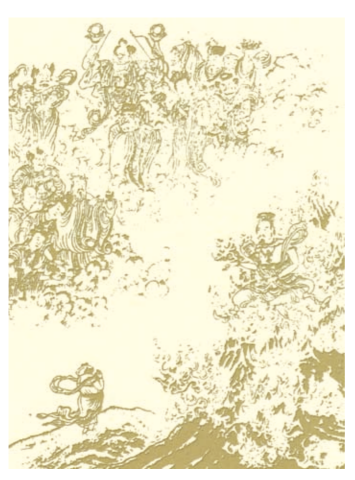
時,婆羅門告善財言:「善男子!我唯得此菩薩無盡 輪解脫。如諸菩薩摩訶薩大功德燄,能燒一切眾生見惑令 無有餘,必不退轉;而我云何能知、能說彼功德行?

善男子!於此南方有城,名:師子奮迅;中有童女, 名曰:慈行。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩 道?」。

時,善財童子頂禮其足,繞無數匝,辭退而去。



# \*故事淺説



子所走沙那門的看行路思的不落的黑落是出情,到在熟修期門外。 勝專善縣 不落的位當婆,如在熟修財門是大會,到在熱修財門是對知走了伊婆苦童修,到在熱修財門是場方式

一大跳!因為他親眼看到勝熱婆羅門爬上一座以刀子為梯的高山,山勢陡峻,四周都是熊熊的大火,在烈火中有無數刀山劍樹聳立。勝熱婆羅門登上高山之後,毫不猶豫地跳進大火中,那情景讓人看了不禁毛骨悚然。

善財童子在一旁看了,趕緊向勝熱婆羅門頂禮後,合掌說道:「聖者!我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,可



是我還不清楚菩薩要怎麼學菩薩行、修菩薩道,希望您能慈悲指導我。」。

勝熱婆羅門告訴他:「下來吧!善男子!你今天若是 能夠爬上這座刀山,再從刀山上跳到火坑裡,你一切菩薩 行都將因此而得到清淨。」。

這時候,善財童子心想:「難得今生有幸投胎做人, 要聽聞佛法也是很不容易,能碰到真正的善知識指導自己 修行佛法,那更加困難。現在我才剛要開始修行而已,這 位婆羅門要我上刀山、下火海,我豈不是要喪失性命?雖 說:『朝聞道,夕死可矣。』只是我現在尚未證悟,一旦 喪失生命,又要怎麼追求道業呢?他該不會是惡魔化身, 故意假冒成善知識的形象,來阻撓我、障礙我的吧!」。

當善財童子生出這念頭時,突然有一萬多個梵天①在空中現身,並對善財童子說:「善男子!千萬不要這樣想!勝熱婆羅門是個大聖者。這刀山上的刀是為了斬斷人們因為色身所生起的貪、瞋、癡的妄想,而這火焰是聖者的金剛餤三昧大放光明的境界,它是為了徹底燒掉眾生的



愛欲、邪見、煩惱、疑惑、怖畏。

像我們這些梵天,其中的大部分天眾心中多數存有一種邪見,都稱呼自己是一位自在者,是世間的主宰,在這世上我們最為優勝。但在見到勝熱婆羅門以五熱來炙烤其身的苦行後,我們都大為震撼,無法在自己宮殿中安享快樂。所以我們一起來拜見勝熱婆羅門,向他請教法益。勝熱婆羅門便以神通力量顯現他的大苦行,為我們開示說法,滅除我們的一切我見、我慢,教我們生起慈心、悲心,發菩提心。他真的是一位指引眾生迷津的大聖者!」。

此時,又有一萬多個魔王在空中出現,魔王們用一切最珍貴的寶物,撒在勝熱婆羅門的身上。而這些寶物在婆羅門的頭上,自然地變成一座大寶蓋。那些魔王流著眼淚告訴善財童子:「善男子!你知道嗎?當勝熱婆羅門跳入火坑燃燒自己的時候,那金剛火焰的光明直衝到我們的魔宮,使魔宮魔殿的光明皆隱而不現。



於屬明聖的以提你任務著別。



另外還有許多欲界

諸天的天人紛紛在虚空中現身,對善財童子說:「我們原本是在地獄受苦的,當聖者燃燒自己,使他這種金剛火燄光明照耀一切阿鼻地獄時,一切的痛苦都停止了。看到這光明能停止一切痛苦,我們頓時對這光明生出清淨的信心,而我們對生命的光明有了信心,地獄也就化成天堂了。這都是由於聖者的恩德,讓我們因為清淨的信心得生天上,所以我們來感謝他,他告訴了我們生命真正的價值



是在於幫助別人,讓我們真正發出利益一切眾生的心,對生命的旅途也不再迷惑了。」。

這時候,善財童子聽到了這些話,非常歡喜,立刻生 出懺悔的心,向勝熱婆羅門頂禮說:「我在大善知識聖者 您的面前,竟然生出這種懷疑不善之心,這真是很大的罪 過,請聖者允許我向您至誠的懺悔。」。

勝熱婆羅門慈悲地接受善財童子的懺悔,點了點頭說:「善男子!你要知道,若能隨順善知識的教誨,不存有任何懷疑恐懼的心,心能安助於佛法中不動搖,這樣的人將來必定獲得廣大的利益,成就阿耨多羅三藐三菩提心。」。

善財童子已對勝熱婆羅門生出非常大的信心,心想: 「我應該學習聖人燃燒自己照亮別人,無所畏懼。」於 是,善財童子爬上了刀山,並向火坑中跳下去。這時,善 財童子便證得了「菩薩善住三昧」以及「菩薩寂靜樂神通 三昧」,尖銳的刀山和炙熱的火海一碰到他的身體,都變 成一團清涼。



善財童子感到非常不可思議,對勝熱婆羅門說:「聖者!這真是非常奇妙啊!當我爬上刀山時,竟然手腳都沒有受傷。而且跳下火坑時,火焰竟然也不會熱,反而覺得很清涼。原來刀子並不是最可怕的,可怕的是人們為了這個假體而生出害人的心。而且火焰也不一定是最熱的,最熱的是因為執著身體,而受到怒火和欲火的燃燒,那才是最痛苦的。反之,如果能放下對假我的執著,那麼即使是地獄的火也是清涼的。」。

勝熱婆羅門告訴善財童子說:「善男子!你領會的正 是我所證得的這個『菩薩無盡輪解脫門』。而像諸大菩 薩,他們大功德的火燄能燒盡一切眾生的邪見迷惑,能使 眾生勇猛精進,獲得不退轉的果位,道心堅固。諸大菩薩 的功德行真是難說難盡,如果你還要作更深入的瞭解,那 就再向南方師子奮迅城中的慈行童女請教吧!」。



## 註①: 梵天

一般眾生要心的清淨和功德足夠才能往生梵天, 梵天的天眾可以 隨時到他方有佛的世界去供養佛, 所以梵天的天人福報都很大。

印度教三大神之一。佛教將其列為色界之初禪天,一般分為三種,即梵眾天、梵輔天與大梵天,總稱為梵天。通常所稱之梵天大都 指大梵天王,又稱梵王,名為尸棄或世主。

印度古傳說中,梵天為劫初時從光音天下生,造作萬物,佛教中則以之與帝釋天同為佛教之護法神。釋尊曾升忉利天為母說法,下降此世時,梵王為佛之右脅侍,持白拂。大梵天王身長為一由延半,壽命一劫半,其所住之宮殿,稱為梵王宮。





第十參: 慈行童女





善財童子第十詣:師子奮迅城,參慈行童女。師子宮殿,龍勝天衣,一一器中,佛佛影現,能證諸行,所了境智。得般若波羅密普莊嚴法門。爾時內心現證「灌頂住」。 讚曰:

控鶴乘雲入帝鄉,漸觀真境漸難量。 狻猊城裏音容秀,龍勝床高雅韻長。 一一器中含佛剎,重重影內現神光。 千門萬戶今朝啟,成朶波羅花滿堂。





# \*經文節錄

#### 【大方廣佛華嚴經卷第六十五・入法界品第三十九之六】

漸次南行,至師子奮迅城,周遍推求慈行童女。聞此童女是師子幢王女,五百童女以為侍從,住毘盧遮那藏殿。

善財聞已, 詣王宮門, 求見彼女。見無量眾來入宮中, 善財問言: 「諸人今者何所往詣?」咸報之言: 「我等欲詣慈行童女, 聽受妙法。」善財童子即作是念: 「此



王宮門既無限礙,我亦應入。」。

善財入已,見毘盧遮那藏殿,玻瓈為地,瑠璃為柱, 金剛為壁,閻浮檀金以為垣牆,百千光明而為窗牖,無數 寶網羅覆其上,百千金鈴出妙音聲,有如是等不可思議眾 寶嚴飾。其慈行童女,皮膚金色,眼紺紫色,髮紺青色, 以梵音聲而演說法。

善財見已,頂禮其足,繞無數匝,合掌前住,作如是言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?我聞聖者善能誘誨,願為我說!」。

時,慈行童女告善財言:「善男子!汝應觀我宮殿莊嚴。」善財頂禮,周遍觀察,見一一壁中、一一柱中、一一鏡中、一一相中、一一形中、一一摩尼寶中、一一莊嚴具中、一一金鈴中、一一寶樹中、一一寶形象中、一一寶 瓔珞中,悉見法界一切如來,初發心修菩薩行,成滿大願具足功德,成等正覺轉妙法輪,乃至示現入於涅槃。——如是影像靡不皆現,如淨水中,普見虛空日月星宿所有眾



像,如此皆是慈行童女過去世中善根之力。

爾時,善財童子憶念所見諸佛之相,合掌瞻仰慈行童女。爾時,童女告善財言:「善男子!此是般若波羅密普莊嚴門,我於三十六恆河沙佛所求得此法。彼諸如來各以異門,令我入此般若波羅密普莊嚴門,一佛所演,餘不重說。」童女答言:「善男子!我入此般若波羅密普莊嚴門,隨順趣向,思惟觀察,憶持分別時,得普門陀羅尼,百萬阿僧祇陀羅尼門皆悉現前。

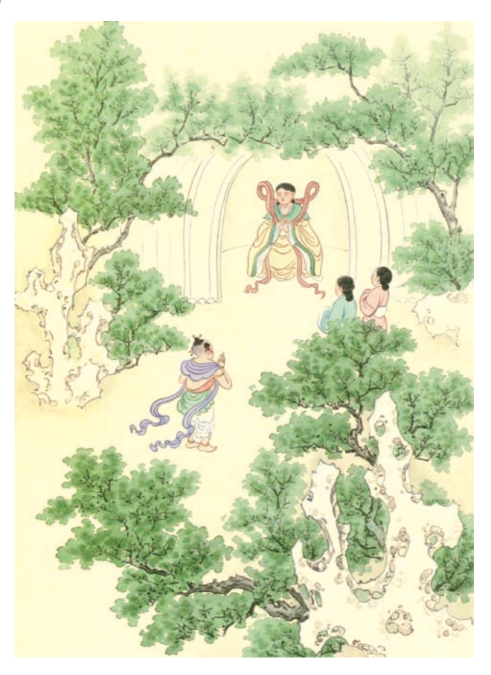
善男子!我唯知此般若波羅密普莊嚴門。如諸菩薩摩訶薩,其心廣大等虛空界,入於法界福德成滿,住出世法遠世間行。智眼無翳普觀法界,慧心廣大猶如虛空,一切境界悉皆明見。獲無礙地大光明藏,善能分別一切法義,行於世行不染世法,能益於世非世所壞,普作一切世間依止,普知一切眾生心行,隨其所應而為說法,於一切時恆得自在。而我云何能知、能說彼功德行?

善男子!於此南方,有一國土,名為:三眼;彼有比 丘,名曰:善見。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩



道?」。

時,善財童子頂禮其足,繞無數匝,戀慕瞻仰,辭退 而行。







# \*故事淺説

這一天,善財童子來到了師子奮迅城。入了城後,四 處向人打聽慈行童女的行蹤。原來慈行童女是師子幢王的 女兒,住在毘盧遮那藏殿內,有五百位童女自願作她的侍 從,跟隨她一起修行。善財童子心想:「既然是國王的女 兒,到王宮去拜訪她,一定不會錯的。」於是他就向王宮 的方向走去。

到了王宫門外一看:咦!怎麼那麼多人往王宮裡面走呢?善財童子隨便找一個人來問:「看你們匆匆忙忙地往



王宫裡面走,究竟是為了什麼?」。

那人回答說:「你不知道嗎?慈行童女今天要在王宮 裡舉辦法會,宣揚如來正法,我們大家都趕著要進去聽聞 佛法。」。

善財童子聽了心裡想:這宮門非但沒有門禁森嚴,還 敞開大門弘揚佛法,這是多麼難得呢!我應該把握機會, 一同去聆聽教法。

善財童子進去王宮之後,來到毘盧遮那藏殿。宮殿上的地板是用玻瓈鋪成,一根根的瑠璃柱,閃著明亮的光芒;四周是金剛砌成的牆壁,宮殿的垣牆則是稀有的閻浮檀金,窗子和門戶也裝飾著許多寶石。宮殿內懸掛了許多摩尼寶鏡,上方覆蓋著無數的寶網,這些寶網的網線上垂下串串金鈴,隨著微風發出微妙悦耳的音聲,聽了令人神清氣爽。慈行童女端坐在寶座上,她的皮膚呈現金色的光芒,眼睛是紺紫色,頭髮則是紺青色,正以清淨高雅的梵音演說佛法。

善財童子看到慈行童女就趕快跪下向其頂禮,並由右



向左地繞著慈行童女走了好多圈,最後在慈行童女的面前 停了下來,雙手合掌在旁站立。

這時候,慈行童女告訴善財童子說:「善男子!你仔細觀察我這宮殿的一切了嗎?你應該仔細地觀察一下。」。

善財童子聽了之後心想:「剛才進來的時候,就急著 找慈行童女在哪裡,也沒注意其他地方,現在應該好好地 觀察一下。」於是他起身仔細地觀察宮殿每一個地方。

放眼望去,法界中的一切如來,從初發心、修菩薩行、成佛、轉輪說法、直至涅槃的每一個過程,都在王宮的牆壁、柱子、鏡子、金鈴、寶樹及種種莊嚴器具等地方顯現出來。就好像清淨的水面上映出虛空和太陽、月亮及星星的影像一般。而這些殊勝的景象,都是因為慈行童女,從無量劫以前到現在,不斷利益一切眾生善根力量所成就的結果。他看了之後覺得真是嘆為觀止,心想:「慈行童女這位善知識的功德行真是不可思議,她一定會教我這個法門的!」。



我曾經到三十六恆河沙數那麼多諸佛的地

方,求得這個法門;諸佛曾以各種不同的方法來啟發我,每種方法均不重複,但又彼此融合,讓我覺得似乎只有一位佛陀在教導我,令我證得這個法門。當我證入這個『般若波羅密普莊嚴門』時,我以隨順趣向,一心思惟觀察,專心憶持分別這法門,便得到普門陀羅尼,有無量百萬阿僧祇①陀羅尼門,完全示現在我的面前。

善男子!我只知道這個『般若波羅密普莊嚴法門』。 像一切菩薩中的大菩薩,他們的心廣大無邊,可進入一切 法界,福德成就圓滿。能遠離世間一切惡行,他們的智慧



之眼可普觀一切法界毫無所礙,他們的智慧之心猶如虛空一般寬闊,一切境界都能清楚看見,能分別瞭解一切法的義理,雖然在世間生活,卻出污泥不染,不執著一切。他們能行菩薩道利益一切眾生,又不會受眾生惡行的影響;他們的言行可普遍做為眾生的楷模和依靠,隨著眾生的需要而隨機說法,時時自在,隨心所欲而不逾矩。像這麼廣大的功德行,又豈是我簡要說明,就能說得明白的呢?

如果還要作進一步的探究,從這裡向南走,到三眼國 去尋找一位名叫善見的比丘,你應該去向他請教修行和利 益眾生的菩薩道。」。

### 註1:阿僧祇

佛教經典上用以形容數量的名詞。譯為無數或無央數,即多到沒有數目可以計算的意思。阿僧祇劫即指「無數劫」。據稱一阿僧祇有一千萬萬萬萬萬萬萬兆(萬萬為億,萬億為兆),於印度六十種數目單位中,阿僧祇為第五十二數。



# 第十一參: 善見比丘

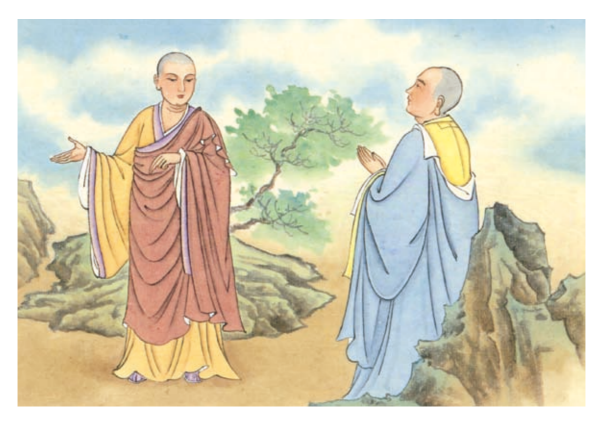




善財童子第十一詣:三眼國,參善見比丘。頸文三道,圓光一尋,卍字胸標,金輪掌現,順機順法,無念無照。得菩薩隨順燈法門。證「歡喜行」。

### 讚曰:

直入城中借問人,人人指點在雲林。 便知求友到三眼,忽見吾師光一尋。 三十八河崇佛事,百千萬劫聽潮音。 出家何必云年少,一息蹉跎歲月深。





# \*經文節錄

漸次遊行至三眼國,於城邑聚落、村鄰市肆、川原山 谷一切諸處,周遍求覓善見比丘。

見在林中,經行往返,壯年美貌,端正可喜。其髮紺青右旋不亂,頂有肉髻,皮膚金色,頸文三道,額廣平正,眼目修廣如青蓮華,脣口丹潔如頻婆果,胸標卍字,其臂纖長,其指網縵,諸相隨好,悉皆圓滿,目視不瞬,圓光一尋。智慧廣博猶如大海,於諸境界心無所動,為欲利樂一切眾生,為欲開示如來法眼,為踐如來所行之道,不遲不速,審諦經行。

無量天、龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、釋、梵、護世、人與非人前後圍繞。主方 之神隨方迴轉引導其前,足行諸神持寶蓮華以承其足。

時,善財童子詣比丘所,頂禮其足,曲躬合掌,白言:「聖者,我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,求菩薩行。我聞聖者善能開示諸菩薩道,願為我說菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?」。



善見答言:「善男子!我年既少,出家又近。我此生中,於三十八恆河沙佛所淨修梵行:或有佛所一日一夜淨修梵行;或有佛所半月、一月、一歲、百歲、萬歲、億歲、那由他歲,乃至不可說不可說歲,或一小劫、或半大劫、或一大劫、或百大劫,乃至不可說不可說大劫,聽聞妙法,受行其教,莊嚴諸願,入所證處,淨修諸行,滿足六種波羅密海。

又,善男子!我經行時,一念中,一切十方皆悉現前 ——智慧清淨故;一念中,一切世界皆悉現前——經過不 可說不可說世界故;一念中,不可說不可說佛剎皆悉嚴淨 ——成就大願力故。

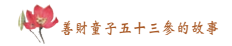
善男子!我唯知此菩薩隨順燈解脫門。如諸菩薩摩訶薩如金剛燈,若有見者,必破一切障礙大山,必拔一切不善根本,必令種植廣大善根。如是之人,難可得見,難可出世;而我云何能知、能說彼功德行?

善男子!於此南方有一國土,名曰:名聞;於河渚中,有一童子,名:自在主。汝詣彼問菩薩云何學菩薩



# 行、修菩薩道?」。





# \*故事淺説



後來善財童子心 想:「對了,還有一處

沒有找過,那就是森林裡。」於是善財童子就急忙往森林方向走去。果然不錯!善見比丘正在林子中來回散步經行。

這位壯年比丘容貌非常端正,讓人看了心生歡喜。頭 髮是紺青色,頭頂有肉髻,皮膚是金色的,額頭寬廣,眼 睛修長寬廣,猶如青色的蓮花,脣紅齒白,在他胸前標有



卍字,手臂纖長,手指間長著網縵,已是具有佛的三十二 相**①**的一部分。

只見他眼也不眨地,好似外面的事物對他都沒有影響一般,周身的光圈大概有一尋(也就是七尺)那麼大;他的智慧廣博,好像大海一般,為了利樂一切眾生,為了要為眾生開示如來法眼的寶藏,教他們實踐佛陀所行的大道,所以他修習菩薩道。於是他不疾不徐地經行,來審思觀察其中的道理。

他的身邊圍繞著好多好多天神和龍王、夜叉等等,都 是受其感動而自願跟隨他、保護他的眾生,前方有天神幫 他引導方向,而腳下也有地神手持蓮花恭敬地捧著他的 腳。主宰白天的神,則是拿著光采奪目的摩尼寶幢在空中 放大光明。

這時候,善財童子被眼前的景象吸引了,不自覺地走到善見比丘的面前,並跪下來向他頂禮後,彎著腰合掌說:「聖者!我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,我聽說您有不可思議的方便法門可以利益眾生,請您教導我好



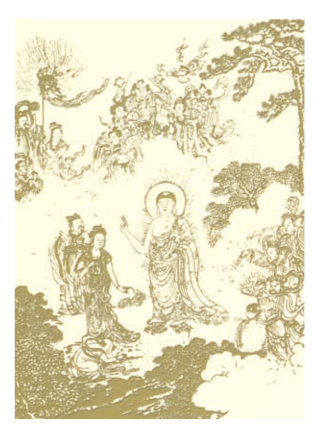
## 嗎?」。

善見比丘聽了之後便回答說:「善男子!我年紀輕,而且出家也沒多久,在修行的路上還有很長遠的路要走。

往昔我曾經去過像三十八恆河沙數那麼多佛的佛國修 行。有些佛國去了一天一夜,有的半個月、一個月,甚到 最久的佛國,我在那裡待了長久到無法言說那樣多的時 間,在諸佛的道場中聽聞甚深微妙的佛法,接受諸佛的教 誨,來啟發我所發的一切大願,深入佛陀所證悟的道理, 淨修諸行來滿足六種波羅密:布施、持戒、忍辱、精進、 禪定、智慧。

我同時也看見諸佛成道說法,以三昧願力嚴淨國土, 以入一切行的三昧力來淨修一切諸菩薩行;以普賢菩薩所 發的大乘大願,出離三界的力量,來清淨一切諸佛的波羅 密法門。

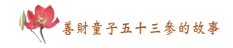
你一定覺得很訝異,在我走路的時候,只一個念頭的時間,一切世界就顯現在我的面前了。一切諸佛、一切諸 法、一切眾生的根性、過去、現在、未來都清清楚楚,一 目了然。正是一念間,心 包太虚、遍滿十方。



同在黑暗中燃起一盞智慧明燈,使一切眾生能因此平安到 達安全的地方。

若有能見到像這樣慈悲,且具有大神通力量菩薩的人,一定能夠依著菩薩的教導,突破一切的障礙,革除一切的惡習,並種下無量的善根,而這種菩薩實在是很難遇到的。他們的德行,我又怎麼能全盤瞭解呢?

善男子!從這裡再向南走,你將會走到一個叫做名聞的國家,那裡有一位自在主童子,你接下來就繼續去參訪



# 他吧!」。

# 註11:三十二相

指轉輪聖王及佛的 應化身所具足之三,佛的 種殊勝容貌形相八十的 應化身另還具有八十的 形好②。三十二相依 形好章。三十二相依 智度論・卷四所載:

(一)足下安平立 相:即足底平直柔軟, 能夠安詳平穩的站立, 密著地面之相。

(二)足下二輪相,又稱「千輻輪



相」:兩個腳掌有兩個輪相,即足心現一千輻輪寶之肉紋相。

- (三)長指相:就是手指、腳趾纖長而端直,排列的很整齊,而 且渾圓美好。
- (四)足跟廣平相:就是腳後跟非常的寬廣,而且平坦,又叫做 足跟圓相。
- (五)手足指縵網相:即手指及足指之間,——皆有縵網交互連絡的紋樣。

- (六) 手足柔軟相:即手足極柔軟,似兜羅綿極其細軟之相。
- (七)足趺高滿相:即足背高起圓滿之相。
- (八)伊泥延腨相:伊泥延,乃鹿之名,比喻佛陀的足膝、腳肚 圓滿纖細,猶如鹿王。
  - (九)正立手摩膝相:即立正時,兩手垂下能夠摸到膝蓋。
  - (十) 陰藏相:即男根整個往內縮,從外相上看不到。
- (十一)身廣長等相:指佛身縱廣左右上下,身體的長跟寬是相等的。這是以肚臍為中心,上下左右都是等長,左右不是身體的部分而已,是要把兩隻手伸出來的長度為標準。
- (十二)毛上向相:即佛陀身上的毛都往上長,而且毛非常的細和柔軟。
  - (十三) 一一孔一毛生相:每一個毛孔只生一根毛,不會錯亂。
- (十四)金色相:指佛身及手足悉為真金色,如眾寶莊嚴之妙金臺。
- (十五)大光相:這是指佛的四周有一丈的光芒,稱為常光。常 光只有一丈,如果放光的話,光可以遍滿整個法界。
  - (十六)細薄皮相:即皮膚細薄、潤澤,一切塵垢不染。
- (十七)七處隆滿相:七個地方就是兩個手、兩個腳、兩個肩膀、還有脖子,這七個地方都是非常豐滿柔潤的。
  - (十八) 兩腋下隆滿相:即佛兩腋下之骨肉圓滿不虛。
- (十九)上身如獅子相:指佛之上半身廣大,一如獅子王,很端 正的坐在那裡,行住坐臥,都能保持威嚴。
  - (廿)大直身相:在一切人當中,佛身是最高大、最端直的。



(廿一) 肩圓好相:即兩肩圓滿豐腴之相。

(廿二)四十齒相:佛的牙齒有四十顆,頭骨只有一塊。我們凡 夫剛好相反,牙齒只有三十二顆,頭骨卻有九塊。

(廿三) 齒齊相:即諸齒皆不粗不細,齒間密接而不容一毫。

(廿四)牙白相:即四十齒外,上下亦各有二齒,其色鮮白光潔,銳利如鋒,堅固如金剛。

(廿五)獅子頰相:即兩頰隆滿如獅子頰。

(廿六)味中得上味相:任何飲食到了佛的口中,都會變得是最上等的滋味。

(廿七)大舌相:就是所謂的廣長舌相。佛的舌頭又長、又寬, 又薄、又軟,伸出來可以蓋住整個臉,一直到髮際。觀此相,則滅 百億八萬四千劫生死罪,而得值遇八十億之諸佛菩薩受記。

(廿八) 梵聲相:佛的音聲,洪聲圓滿,如天鼓響,好像迦陵頻 伽鳥清淨的音聲一樣美好。特色是:聲音非常的深沉,又可傳得很 遠。音聲清澈,讓聽到的人都覺得很愉快,心裡都會產生敬愛的心。 所說的內容,我們可以聽得很清楚明白,而且很容易瞭解,百聽不 厭,聽久了也不會不耐煩。

(廿九) 真青眼相:即佛眼紺青,好像青蓮花。

(卅)牛眼睫相:像牛王的眼睫毛一樣,又長、又翹,而且不會 雜亂。

(卅一)頂髻相:即頂上有肉,隆起如髻形之相。

(卅二)白毛相:又稱為眉間白毫相。即兩眉之間有白毫,柔軟如兜羅綿,長一丈五尺,右旋而捲收,以其常放光,故稱毫光、眉間



光。

以上三十二相,行百善乃得一妙相,稱為「百福莊嚴」。

## 註2:八十隨形好

為佛菩薩之身所具足之八十種好相。佛、菩薩之身所具足之殊勝容貌形相中,顯著易見者有三十二種,稱為三十二相,微細隱密難見者有八十種,稱為八十種好。

「好」在諸相之間,隨相而莊嚴佛、菩薩之身,故稱為隨形好, 兩者合稱「相好」。轉輪聖王能具足三十二相,而八十種好則只有 佛、菩薩才能具足。





第十二參: 自在主童子





善財童子第十二詣:名聞國,於河渚上參自在主童子。八部天龍,空中告語,十千童子,樂共戲沙,工巧方術,商農算印,治病諸業,咸得其所。得一切工巧大神通智光明法門。證「饒益行」。

#### 讚曰:

十千童子樂無涯,河渚沙中共戲沙。 不可數窮為轉轉,阿庾多計洛叉叉。 巧書算印將何用?醫相商農未足誇。 大智光明如會得,滿天星斗屬皇家。





# \*經文節錄 -

爾時,善財童子受善見比丘教已,憶念誦持,思惟修習,明了決定,於彼法門而得悟入。天、龍、夜叉、乾闥婆眾,前後圍繞,向名聞國,周遍求覓自在主童子。時,有天、龍、乾闥婆等,於虚空中告善財言:「善男子!今此童子在河渚上。」。

爾時,善財即詣其所,見此童子,十千童子所共圍繞,聚沙為戲。善財見已,頂禮其足,繞無量匝,合掌恭敬卻住一面,白言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?願為解說!」。

自在主言:「善男子!我昔曾於文殊師利童子所,修 學書數算印等法,即得悟入一切工巧神通智法門。善男子!我因此法門故,得知世間書數算印界處等法。亦能療 治風癇、消瘦、鬼魅所著——如是所有一切諸病;亦能造 立城邑聚落、園林臺觀、宮殿屋宅種種諸處。亦善調鍊種 種仙藥,亦善營理田農商賈一切諸業,取捨進退咸得其



所。又善別知眾生身相作善作惡,當生善趣,當生惡趣, 此人應得聲聞乘道,此人應得緣覺乘道,此人應入一切智 地,如是等事皆悉能知。亦令眾生學習此法,增長決定究 竟清淨。

善男子!我亦能知菩薩算法。善男子!我以此菩薩算法,算無量由旬廣大沙聚,悉知其內顆粒多少;亦能算知東方所有一切世界種種差別次第安住,南西北方、四維上下亦復如是。亦能算知十方所有一切世界廣狹大小及以名



字,其中所有一切劫名、一切佛名、一切法名、一切眾生名、一切業名、一切菩薩名、一切諦名,皆悉了知。

善男子!我唯知此一切工巧大神通智光明法門。如諸菩薩摩訶薩,能知一切諸眾生數,能知一切眾生名數,能知一切諸法名數,能知一切諸如來數,能知一切諸佛名數,能知一切諸菩薩數,能知一切菩薩名數。而我何能說其功德,示其所行,顯其境界,演其清淨,發其殊勝智慧光明?

善男子!於此南方有一大城,名曰:海住;有優婆夷,名為:具足。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。





# \*故事淺訊



善財童子得到善見問題一時,將這一個人人,們是一個人人,們不可能不可能不可能不可能不可能不可能不可能不可能不可能不可能不可能不可能。

這一天,走到了此行

的目的地——名聞國,善財童子四下尋覓自在主童子的蹤跡。忽然間,有許多天神與龍神出現在虚空中說:「善財童子!你要找的那位善知識,現在正在河邊的沙洲上,你趕快去找他吧!」。

善財童子一聽,很高興地往河邊的方向走去。遠遠望去,只見一大群童子圍繞著自在主童子,一起在河邊興高 采烈地玩堆沙子的遊戲,有的堆沙塔,有的捏佛像。



走在投由自多他善者主地右在圈的方子 自體,若養了站停了站停



下來,恭敬地合掌,並站在一邊說:「聖者!我已經先發 阿耨多羅三藐三菩提心,但我還不知應該如何學菩薩行、 修菩薩道,希望您能慈悲為我解說。」善財童子說完,便 靜靜地等待自在主童子的開示。

自在主童子看看善財童子,很高興地說:「善男子! 我以前曾經在文殊利菩薩那裡學習一切世間上的知識,還 有像數字、建築、雕刻、醫藥等等世間上各行各業的技 巧,因而悟得了『一切工巧神通智法門』。我從這個法門 體會到世間的文書知識、數學算數、印、界處……這種種



的法理。

了知其中的道理後,我因此成為醫師,我可以醫治世 間上所有的病,包括中風、痙攣、癲癇、或被鬼附身的病 也能治療;同時我也是一個建築家,能夠建造城市聚落、 宮殿屋宅、亭台樓閣以及布置精美的花園景林;我又是一 位藥劑學家,擅長調配煉製種種仙藥;同時我也是一個經 理人,很會管理事業,像田地要如何耕種才會豐收,生意 要怎樣經營才會賺錢等等,都能處理得有條不紊,井然有 序;我又是占相家,算命、卜卦等我都精通,能從眾生的 身體、容貌、動作形態、言行舉止分辨出這個人會往生善 道或惡道。如果是想修行的人到我面前,我一看就能知道 他以前是修什麼法門,而現在又應該教他什麼法門,都清 楚分明絕不會錯誤。

善男子!同時我又是一位數學家,還知道菩薩的算法。所謂一而十、十而百、百而千、千而萬;但菩薩的算法不是十進法,而是百萬進法,甚至千萬進法,甚至不可說不可說進法:一百個洛叉為一個俱脈(百萬),俱脈的



平方為一個阿庾多,再往上的那由他、頻婆羅、矜羯羅、 優鉢羅、波頭摩、僧祇、趣、喻、……一直到不可說不可 說轉為止。

我由這個算法,就算大到無量由旬廣大的沙堆內藏了 多少顆粒的沙子都能推算。也因為這樣,當無量無邊的法 界化現在你面前時,你才能知道十方世界所有的名字、世 界的形狀、甚至世界中每一個眾生的來龍去脈,都能清楚 明白。為什麼呢?因為都是從我的心中生出來的。

善男子!我只知道這個『一切工巧神通智法門』,因瞭解法界一切因緣,而現起大神通智慧光明的法門。

如果你還要瞭解諸大菩薩們更進一步的名數法門,以 及他們種種殊勝的功德行,那麼你再由此向南去,有一座 很大的城叫做海住,裡面住著一位具足優婆夷,你可以去 向她請教菩薩行、菩薩道的秘訣,她一定會很用心地教導 你的。」。



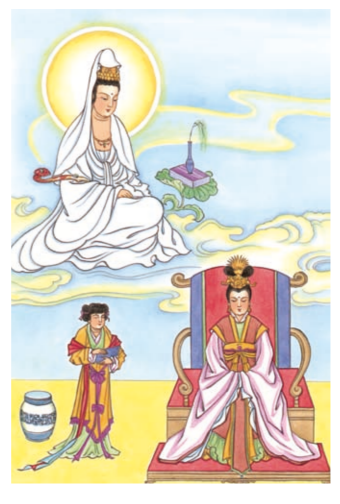
第十三參: 具足優婆夷





善財童子第十三詣:海住城中,參具足優婆夷。敷十 億座,延無量人,安一小器,涌無量食,萬方來者,悉得 滿足。得無盡福德藏法門。證「無違逆行」。

## 讚曰:





# \*經文節錄

爾時,善財童子觀察思惟善知識教,猶如巨海受大雲雨,無有厭足。作是念言:「善知識教,猶如春日,生長一切善法根苗;善知識教,猶如滿月,凡所照及皆使清涼;善知識教,如夏雪山,能除一切諸獸熱渴;善知識教,猶如帝釋,眾會圍繞,無能映蔽,能伏異道修羅軍眾。」。

如是思惟。漸次遊行,至海住城,處處尋覓此優婆 夷。時,彼眾人咸告之言:「善男子!此優婆夷在此城中 所住宅內。」。

善財聞已,即詣其門,合掌而立。其宅廣博,種種莊 嚴,眾寶垣牆周匝圍繞,四面皆有寶莊嚴門。善財入已, 見優婆夷處於寶座,盛年好色,端正可喜,素服垂髮,身 無瓔珞,其身色相威德光明——除佛菩薩,餘無能及。於 其宅內,敷十億座,宅中無有衣服、飲食及餘一切資生之 物,但於其前置一小器。復有一萬童女圍繞,威儀色相如 天采女,言音美妙,身出妙香。



爾時,善財既見具足優婆夷已,頂禮其足,恭敬圍繞,合掌而立。白言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?我聞聖者善能誘誨,願為我說!」。

彼即告言:「善男子!我得菩薩無盡福德藏解脫門, 能於如是一小器中,隨諸眾生種種欲樂,出生種種美味飲食,悉令充滿。東方一世界,乃至不可說不可說佛剎微塵 數世界中,所有一生所繫菩薩,食我食已,皆菩提樹下坐 於道場,降伏魔軍,成阿耨多羅三藐三菩提。如東方,南 西北方,四維上下,亦復如是。」。

「善男子!汝見我此十千童女眷屬已不?」答言:「已見。」。

優婆夷言:「善男子!此十千童女而為上首,如是眷屬百萬阿僧祇,皆悉與我同行、同願、同善根。是十千童女,能於此器取上飲食,一剎那頃遍至十方,供養一切後身菩薩、聲聞、獨覺,乃至遍及諸惡鬼趣,皆令充足。此十千女以我此器,能於天中充足天食,乃至人中充足人



食。善男子!且待須臾,汝當自見。」。

說是語時,善財則見無量眾生從四門入,皆優婆夷本 願所請。既來集已,敷座令坐,隨其所須,給施飲食,悉 使充足。

告善財言:「善男子!我唯知此無盡福德藏解脫門, 如諸菩薩摩訶薩一切功德,猶如大海甚深無盡,猶如虚空 廣大無際,而我云何能知、能說彼功德行?善男子!南方 有城,名曰:大興;彼有居士,名曰:明智。汝詣彼問菩





薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。

時,善財童子頂禮其足,繞無量匝,瞻仰無厭,辭退 而去。





# \*故事淺訊

善財童子向自在主童子道別後,一邊走一邊想著:「長久以來,這一路上的善知識對我所做的教導,就好像是春天的太陽,一切眾生心中善法的根苗都因此而能成長茁壯;如同清淨的滿月,蔭覆一切眾生,給他們帶來清涼;又像夏天山上的冰雪溶解,消除一切生靈的乾渴;也像帝釋天眾,能降服外道魔軍,使修道者不被侵害。真正想學法的人,對善知識的教導,就好像浩瀚的海洋受到大雨的灌注,是永遠不會覺得多的。」。

當善財童子心中不斷地湧出對法及佛菩薩的感動時,不知不覺間,已經到了海住城。這座海住城,依山面海,風景秀麗,居民也親切有禮。經過好心路人的指點,得知具足優婆夷的住處,善財童子興沖沖地就趕到具足優婆夷家門口。

具足優婆夷的住宅是一個廣博富麗的大建築,屋子外 圍由寶石所砌成的圍牆環繞,四面各開設了圓形拱門。進 門時一看,優婆夷就坐在七寶鑲成的寶座上,只見她容貌



端莊,正值盛年美貌之際,身穿素色的服飾,頭髮垂在腦後,身上雖然沒有配戴飾物,卻透露著一股莊嚴光明的氣勢,除了佛菩薩之外,再沒有人能與她相比。善財童子環顧屋內,裡面竟然有十億個座位,真是廣大,不過裡面沒有什麼衣服或是吃的東西,只是在具足優婆夷座位前放置著一個小器皿。

優婆夷的身邊有一萬個童女圍繞著,這些童女長得都 跟天上的仙女一樣端莊,而她們的聲音又是那麼的悅耳, 身上也散發一股奇妙的香氣,只要看過她們的人,就不會 再貪著這世上的任何東西;只要聞到香味的人,自然心平 氣和謙恭有禮;若有聽到她們聲音的人,將生出無量的歡 喜心;而這些都是具足優婆夷多生累劫修善積德的結果。

此時,善財童子向具足優婆夷頂禮,由右向左繞著具足優婆夷走了好幾圈,在她的面前停下,合掌而立,並開口說:「聖者!我聽聞您對行菩薩道、利益眾生很有心得,特地從很遠的地方來向您請教,求您慈悲傳受,為我說法。」。



優婆夷聽了之後說:「我所證得的法門是『菩薩無盡福德藏解脫門』,也就是菩薩以無量無邊的福德,使眾生悟道解脫的法門。你看到了我面前這個小小的器皿嗎?那是個聚寶箱,雖然它只是一個小小的器皿,卻能隨一切眾生的喜好,而變出無量無邊的寶物及上等的美食,只要你想要什麼就有什麼,而且取之不盡、用之不竭,不管大家取用多少,器皿中的東西總是不見減少。

善男子!無論你是修什麼法門,只要吃了我的食物, 馬上開出智慧,得到證果;甚至是一身補處的菩薩只要吃



了我的食物後,都能於菩提樹下,降伏魔王的軍隊,成就 無上的佛果。」。

具足優婆夷又問善財童子:「你看到這一萬個隨我修行的童女了嗎?這一萬童女僅是我無量眷屬的代表,都和我同一願力、一起修行,證到同樣的境界了。她們也能從這個器皿中取出種種上等美味的飲食,在一剎那間供養十方一切聲聞、獨覺、一生補處菩薩,甚至是惡鬼道的眾生、天道、人間、十法界所有眾生,都能讓他們獲得飽足。善男子!請你稍等一會兒,就能自己親眼見到我所說的一切了。」。

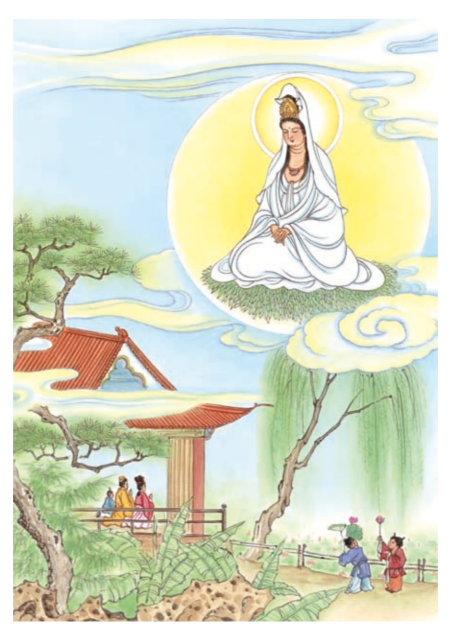
具足優婆夷正說話的時候,善財童子見到無量眾生, 分別從四邊的門進來。具足優婆夷鋪設了十億的座位,讓 大眾安坐其上,每個眾生都隨著自己的需要喜好,獲得豐 富的飲食,得到完全的滿足。

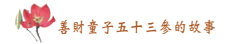
具足優婆夷又告訴善財童子說:「善男子!我所證得 的就是這個『菩薩無盡福德藏解脫門』。但大菩薩們的功 德行,就好像大海一般的深邃無盡,像虚空一般的廣大無



際,不是我能用言語就能簡單敘說。

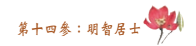
你如果要進一步去理解,可以向南走去,那邊的大興城,有一位明智居士非常值得參訪,趕快去吧!」。





第十四參:明智居士





善財童子第十四詣:大興城,參明智居士。處高臺上仰視空中,一切諸寶繽紛而下,若貴、若貧,財施、法施,一切眾會普皆滿足。得隨意出生福德藏法門。證「無屈撓行」。

#### 讚曰:

萬象澄明絕點埃,大興居士在高臺。 求財窮子紛紛到,聽法高流叠叠來。 施物應機心路遠,出生隨意藏門開。 萬般千樣從空落,無量人天飽煖回。





# \*經文節錄 -

漸次而行,至大興城,周遍推求明智居士。於善知識 心生渴仰,以善知識熏習其心,於善知識志欲堅固,方便 求見諸善知識心不退轉,願得承事諸善知識心無懈倦。

爾時,善財見彼居士,在其城內市四衢道七寶臺上,十千眷屬前後圍繞,色相端嚴,人所喜見。善財頂禮其足,繞無量匝,合掌而立,白言:「聖者!我為利益一切眾生故,為令一切眾生入一切智城故,發阿耨多羅三藐三菩提心;而未知菩薩云何學菩薩行,云何修菩薩道,能為一切眾生作依止處?」。

居士告言:「善哉!善哉!汝乃能發阿耨多羅三藐三菩提心。發阿耨多羅三藐三菩提心,是人難得。若能發心,是人則能求菩薩行,值遇善知識恆無厭足,親近善知識恆無勞倦,行善知識教未曾怠惰,稟善知識心無有誤失。」。

「善男子!汝見我此眾會人不?」善財答言:「唯 然!已見。」。



得隨意出生福德藏解脫門。凡有所須悉滿其願,乃至為說 真實妙法。善男子!且待須臾,汝當自見。」。

說是語時,無量眾生從種種方所、種種世界、種種國 土、種種城邑,形類各別,愛欲不同,皆以菩薩往昔願 力,其數無邊,俱來集會,各隨所欲而有求請。

爾時,居士知眾普集,須臾繫念,仰視虚空。如其所須,悉從空下,一切眾會普皆滿足,然後復為說種種法。



如是一切靡不周贍,然後悉 為如應說法。既聞法已,還 歸本處。

爾時,居士為善財童子 兩時,居士為善財童子 不可思議解脫境界 已,告言:「善男子!我 解 脫 門。此隨意出生福德藏成就 門。如諸菩薩摩訶薩成就 實 手,遍覆一切十方國土,

自在力普雨一切資生之具,遍滿一切眾生住處,及諸如來 眾會道場。或以成熟一切眾生,或以供養一切諸佛;而我 云何能知、能說彼諸功德自在神力?

善男子!於此南方,有一大城,名:師子宮;彼有長者,名:法寶髻。汝可往問菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。

時,善財童子歡喜踊躍,恭敬尊重,如弟子禮,頂禮 其足,繞無量匝,殷勤瞻仰,辭退而去。



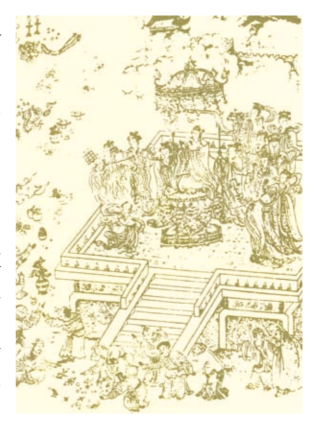
# \*故事淺訊

善財童子得到具足優婆夷的教導後,滿心歡喜地向大 興城出發,沿路善財童子心裡想著:「善知識的福德就好 像大海一樣浩瀚無垠,讓人無法知道它的究竟。它不僅利 益了一切眾生,也增加了我的信心和願力。」而當善財童 子正感動的時候,已來到了大興城。

「大興城」似乎象徵著佛法大興之意,善財童子又 想:「佛法既然於此大興,那我一定能在這裡學到很多東

西,增長自己的善根,造 福更多的眾生。」想著想 著,便迫不及待地想快點 進城拜訪善知識。

入了城門一看,哇! 好多人!好熱鬧!就在最 多人的十字路口中去香財 童子看到明智居士坐在 麼由七種寶物所打造的寶





台上,寶石數量之多,難以計算。寶台的本身裝飾著許多 摩尼寶珠,寶台的支柱則是閃耀著金剛鑽石的光芒,更有 許多幢幡、寶網、寶帳在台上迎風搖曳,高雅莊嚴。

有一萬多個如天神般莊嚴的人,前後圍繞著居士。有 的人拿著瑠璃寶石所做的幢幡,有的人吹奏著令人愉悦的 音樂,看起來就好像在天上一樣。他們其實以前都曾與明 智居士修行過同樣的善根,也成就了菩薩的志願,因此一 起聚集侍立在居士的左右,接受他的教導。

此時,善財童子趕快走過去向明智居士頂禮,並由右至左地繞著明智居士走了好多圈後,停在居士的面前合掌站著說:「聖者!我為了利益一切眾生的緣故,為了使一切眾生入一切智慧之城,而發了阿耨多羅三藐三菩提心,但不知菩薩要如何修行,才能利益一切眾生?」。

居士聽了之後說:「善哉!善哉!真是難得!善男子!能夠發菩提心的人實在是很難得,一個人如果能真正發菩提心,就一定能求得菩薩的行門,為什麼呢?一個發菩提心的人,他遇到善知識必定喜歡親近、歡喜供養,對





於善知識的教誨也不會疑惑懈怠。」。

居士又問:「善男子!你有看見我這兒的徒眾們嗎?」。

善財童子回答:「有的!我已經看見了。」。

居士說:「他們個個都已經發阿耨多羅三藐三菩提心了。他們在佛陀的地方獲得新生,安住在無量諸波羅密法門中,捨棄生死輪迴,演說正法,滅除三惡趣而住於正法趣,如同一切菩薩能救護一切眾生。而我所能教你的法門就是『隨意出生福德藏解脫門』,無論眾生有什麼需求,我都能一一滿足他們一切的願望,譬如衣服、珠寶、專馬、飲食等等乃至教他們一切佛法,使他們成就佛道。善男子!等一下你就可以看到了。」。

這時候,只見各種不同形狀、不同佛國,不同語言的 眾生都如雲湧般地聚集過來,每個眾生都提出不同的請求。當然這些眾生都是受到菩薩願力感召而來的。

居士知道有緣的眾生都已經來了,他起了一個大願的念頭後望著天空。真是不可思議!就如一切眾生所請求

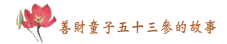


的,那些東西都突然從空而降,使所有眾生都得到滿足。 當一切眾生飽足後,居士便對他們開示,讓他們知道因緣 果報的可怕,以及佛菩薩利益眾生的大悲願力,而一切眾 生聽聞如此不可思議的功德後,都歡喜信受,才各自回原 來的地方去。

此時明智居士告訴善財童子說:「善男子!我只知道這個『隨意出生福德藏解脫門』,這法門就好像有些菩薩能夠從手中現出無量的寶物,充滿十方國土,可以用來幫助眾生,也可以供養一切諸佛。只是大菩薩們的大布施功德行,實在是不可思議,難以詳盡述說。

從這裡往南方去,在師子宮城中有一個法寶髻長者,你應該去向他請示如何修行菩薩道,讓他更進一步告訴你。」。

善財童子歡喜的踴躍而起,對明智 居士以弟子的禮節,恭敬尊重地再次向他 頂禮瞻仰,繞無量匝後,才告辭而去。



第十五參: 法寶髻長者





善財童子第十五詣:師子宮城,參法寶髻長者。執手觀宅,重叠玅閣,見十界生,施十種寶,過去修因,蘊積智藏。得菩薩無量福德寶藏法門,爾時內心現證「離癡亂行」。

### 讚曰:

執手歸家看技能,善財一見長威稜。 十重樓閣從頭覷,三世如來最上層。 今日人間成玅果,當年佛所施香燈。 若將此事為奇特,辜負南山萬歲藤。





# \*經文節錄

#### 【大方廣佛華嚴經卷第六十六 · 入法界品第三十九之七】

爾時,善財童子於明智居士所,聞此解脫已,漸次而行,向師子城,周遍推求寶髻長者。

見此長者在於市中,遽即往詣,頂禮其足,繞無數 匝,合掌而立,白言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三 菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?善 哉!聖者!願為我說諸菩薩道,我乘此道趣一切智!」。

爾時,長者執善財手,將詣所居,示其舍宅,作如是言:「善男子!且觀我家。」。

爾時,善財見其舍宅,清淨光明,真金所成,白銀為牆,玻瓈為殿,紺瑠璃寶以為樓閣,硨磲妙寶而作其柱,百千種寶周遍莊嚴。善財入已,次第觀察。見最下層,施諸飲食。見第二層,施諸寶衣。見第三層,布施一切寶莊嚴具。見第四層,施諸采女并及一切上妙珍寶。見第五層,乃至五地菩薩雲集。見第六層,有諸菩薩皆已成就甚深智慧,於諸法性明了通達。見第七層,有諸菩薩得如響



忍。見第八層,無量菩 內 男子 內 是 其 中 , 皆 得 神 層 , 皆 得 相 層 , 見 第 古 居 下 景 諸 菩 薩 眾 充 滿 其 中 。 如來充滿 其 中。

爾時,善財見是事已,白言:「聖者!何緣致此清淨眾會?種何善根獲如是報?」。

長者告言:「善男子!我念過去,過佛剎微塵數劫, 有世界,名:圓滿莊嚴,佛號:無邊光明法界普莊嚴王如來、應、正等覺,十號圓滿。彼佛入城,我奏樂音,并燒 一丸香而以供養,以此功德迴向三處,謂:永離一切貧窮 困苦、常見諸佛及善知識、恆聞正法,故獲斯報。

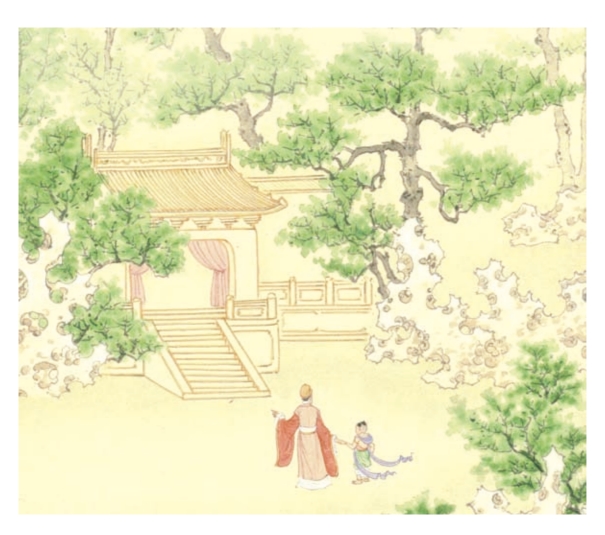
善男子!我唯知此菩薩無量福德寶藏解脫門。如諸菩薩摩訶薩,得不思議功德寶藏,住一切劫無有疲厭。而我



云何能知、能說彼功德行?

善男子!於此南方,有一國土,名曰:藤根。其土有城,名曰:普門。中有長者,名為:普眼。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。

時,善財童子頂禮其足,繞無數匝,殷勤瞻仰,辭退 而去。





# \*故事淺說

善財童子從明智居士那兒,學到了隨意出生福德藏解 脫門,心裡想著:「菩薩善根願力真不可思議,菩薩福德 如虛空一般廣大無邊,菩薩神力能隨一切眾生需要,而以 福德智慧施一切眾生,令一切眾生離生死河至涅槃岸,這 真是我要好好學習的地方。」。

當心中仍沉浸在對善知識恩德的感懷時,不覺間師子宮城的大門已在眼前了,善財童子進了城後,心想:先找個人問問看法寶髻長者是住在什麼地方。問過旁人之後才知道,原來善知識還是在人最多,最熱鬧的地方隨緣度眾生。

善財童子知道善知識的所在後,馬上前往人最多的市集,見到了長者,他便馬上跪下頂禮,並由右向左繞著長者走了好多圈,在長者面前停下來合掌而立。

此時,長者親切地拉著善財童子的手說:「走!先到 我家去坐坐。」。

到了長者家門口時,長者對善財童子說:「你可要

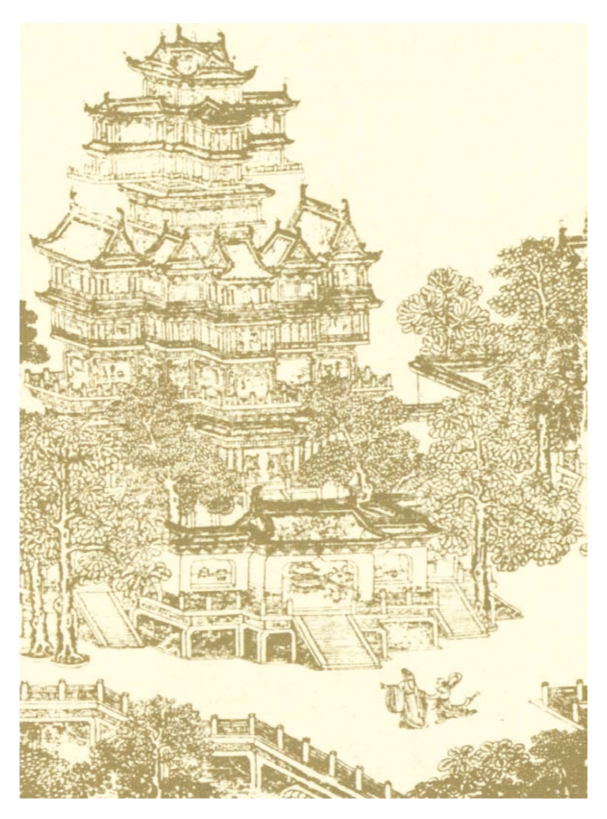


『用心』地仔細看,我家跟普通人家可不一樣哩!」。

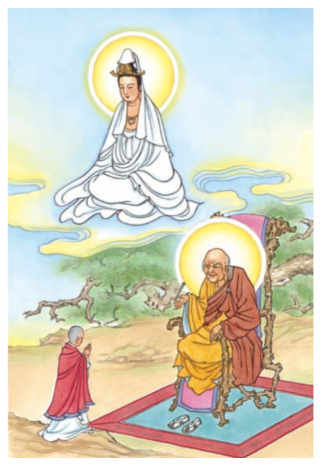
善財童子進了門後一看,哇!房子全是金子做的,牆壁則用白銀砌成,屋頂是玻瓈的,紺青色瑠璃建成一層層的樓閣,而柱子還是鑲寶石的,真是金碧輝煌,讓人目不暇給,屋子總共有十層樓高,底層有八個門。

善財童子進了大門後,便一層一層仔細觀察,最下層 有無量眾生在那裡享受上妙美食。第二層施予一切眾生無 量寶衣。第三層充滿了各式各樣日常用品,但一切眾生隨 意索取。第四層則布施上妙的珍寶和天仙般的宮女,使受 用的眾生有如轉輪聖王一般。第五層以上又和前四層不同 了,上了第五層樓,初地以上菩薩,甚至五地的菩薩都在 此聚集,到處演說如何利益世間眾生、如何成就一切總持 法門和各種禪定法門及境界光明等。

而第六層,有無數已經對法性(自心)通達無礙的菩薩,在此演說一切諸法無我的般若波羅密法門。第七層的菩薩,均已證得一切法如同聲響一般虚幻不實,能以方便智慧分別觀察,不執著世俗而能完全聽聞受持諸佛正法。







切諸佛的住處,在此可見到,每一尊佛從初發心到成佛的 過程,都很清楚明白地顯現出來。

善財童子看到這些情景後,向長者詢問:「聖者!是 什麼因緣使如此多的佛菩薩齊集於此?您又是因為什麼善 根的力量而得到如此的果報?」。

長者便回答說:「我記得很久很久以前,有一個世界 名為圓滿莊嚴,那時候有一位佛陀住世,名為無邊光明法

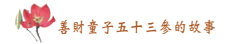


界普莊嚴王佛,十號圓滿,有一天,我看見佛陀從城門外進來,我便吹奏美妙的音樂,並點燃一粒丸香供養佛陀,在那時候我心裡便默默回向:『希望我從此以後能永遠遠離貧窮和困苦,並時常遇見諸佛及善知識,我更希望能時常聽聞佛法。』因為這供養佛陀的功德願力,得到現在如此殊勝的果報。

善男子!我只證得這個『菩薩無量福德寶藏解脫門』,也就是菩薩以無量的福德寶藏度一切眾生,使其解脫成就的法門,至於像大菩薩們不可思議的功德行,就不是我三言兩語能說得盡的。

對了!南方藤根國的普門城中,有一位普眼長者,你 應該去拜訪他,向他請教學習菩薩修行的方法。」。





第十六參:普眼長者





善財童子第十六詣:藤根國普門城,參普眼長者。調香調藥,理身理心,運平等智,利益無量,是生皆度,是 佛俱見。得令一切眾生普見諸佛歡喜法門。證「善現行」。

### 讚曰:

遠入藤根路渺茫, 普門普眼趣何長。 身心安樂渾無病, 香藥調和別有方。 禪悦珍羞平濟惠, 名衣上服等分張。 微塵生佛如求見, 細把波羅密味嘗。





# \*經文節錄 -

爾時,善財童子於寶髻長者所,聞此解脫已,漸次而行,至藤根國,推問求覓彼城所在。雖歷艱難,不憚勞苦,但唯正念善知識教,願常親近承事供養,遍策諸根,離眾放逸。

然後乃得見普門城,百千聚落周匝圍繞,雉堞崇峻, 衢路寬平。見彼長者,往詣其所,於前頂禮,合掌而立, 白言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知 菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?」。

長者告言:「善哉!善男子!汝已能發阿耨多羅三藐三菩提心。善男子!我知一切眾生諸病:風黃痰熱、鬼魅蠱毒,乃至水火之所傷害。如是一切所生諸疾,我悉能以方便救療。善男子!十方眾生諸有病者,咸來我所,我皆療治,令其得差。復以香湯沐浴其身,香華、瓔珞、名衣、上服種種莊嚴,施諸飲食及以財寶,悉令充足,無所乏短。

然後各為如應說法:為貪欲多者,教不淨觀;瞋恚多



者,教慈悲觀;愚癡多者,教其分別種種法相;等分行者,為其顯示殊勝法門。如是施已,各令還去。

善男子!我又善知和合一切諸香要法,悉知謂理和合之法。又, 善男子!我持此香以為供養,普見諸佛,所願

皆滿,所謂:救護一切眾生願、嚴淨一切佛剎願、供養一切如來願。又,善男子!燃此香時,一一香中出無量香, 遍至十方一切法界一切諸佛眾會道場——或為香宮,或為香殿。

善男子!我唯知此令一切眾生普見諸佛歡喜法門。如 諸菩薩摩訶薩如大藥王,若見、若聞、若憶念、若同住、 若隨行往、若稱名號,皆獲利益,無空過者。若有眾生暫



得值遇,必令消滅一切煩惱,入於佛法,離諸苦蘊,永息一切生死怖畏,到無所畏一切智處,摧壞一切老死大山,安住平等寂滅之樂。而我云何能知、能說彼功德行?

善男子!於此南方,有一大城,名:多羅幢。彼中有 王,名:無厭足。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩 道?」。

時,善財童子禮普眼足,繞無量匝,殷勤瞻仰,辭退 而去。





# \*故事淺説

善財童子拜別了法寶髻長者,再一次為求法而向南出發。沿途翻山越嶺,跋山涉水,歷盡千辛萬苦,也不知問過多少人了,還是遍尋不著。他想:「聖者所住的地方,哪是我這種凡夫可以輕易得見的呢?我應該好好向善知識祈求加持。」於是善財童子收攝眼、耳、鼻、舌、身、意諸根,一心祈祝普眼長者:「弟子乃為利益一切眾生而求道,乃為度一切眾生出苦海而修菩薩行,願一心正念善知識的教化,常常親近承事供養善知識,求聖者慈悲攝受。」。

當善財童子念完祝辭時,只見不遠處現出普門城的城門,入了城門一看,有成千上百個村落圍繞著普門城,各村落間的道路非常平整而寬廣。善財童子向人打聽了普眼長者的住處後,來到普眼長者家裡,向長者行跪拜禮後,在其面前合掌而立說:「聖者!我已經發了阿耨多羅三藐三菩提心,但我不知如何修菩薩行,求您教導我!」。

長者聽了之後對善財童子說:「善哉!善哉!善男



子!你已經能發阿耨多羅三藐三菩提心,真是難得啊!

善男子!我能知道一切眾生所有的病源,例如受到風寒、火氣上升、被鬼魅附身、蠱毒所害甚至被水火所傷的病。而這些種種五花八門的病症,我都有方法可以治療,所以,各地的病患均聞名而來我這裡求診。當我治好他們的病後,會再用香湯讓他們沐浴,並讓他們換上華麗的衣裳,給他們許多金銀珠寶,使他們不虞匱乏,最後再依他們的根器對他們說法。

如對貪心的人,我教他們做不淨觀,觀察我們人身腐臭不堪,減少對他身及自身的貪愛。如果是容易動怒的人,我教他們慈悲觀,看待這世上的人就好像自己的子女親人一般。而愚癡的人,我就教他們因緣觀,瞭解一切事相的因果關係,明白事情的前因後果等等。我也擅長調理和合一切香料,我以我所調理的香做為供養,在香煙中普見一切諸佛,而所有願求均能圓滿。例如救護一切眾生的願,莊嚴清淨一切佛剎的願,及供養一切如來的願。

當我點燃這些香時,每一根香中發出無量種的香味,



遍滿虚空,香氣遍至十方一切諸佛如來的道場。有時化做香宮,有時化做香殿、香蓋、香幢等等,到處充滿以為莊嚴。而這個法門就是『令一切眾生普見諸佛歡喜門』,讓一切眾生都能得見諸佛,而得到歡喜圓滿的解脫。

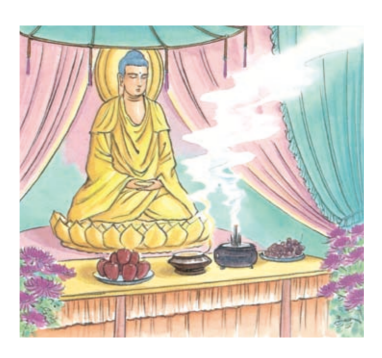
諸大菩薩的德行,就好像大藥王樹一般,若有眾生見 到他、或聽聞、憶念、與其同住、隨行同住,或稱念名



號,都能夠獲得利益。如果能遇到諸大菩薩,必定能消滅一切煩惱,深入一切佛法,滅除一切生死輪迴的苦病怖畏。像諸大菩薩如此廣大無盡的功德,又怎麼是我能簡單說得明白呢?

善男子!由此向南而行,有一座多羅幢大城,城王的 名字是無厭足。你應該去向他請教如何行菩薩道,修菩薩 行。」。

這時善財童子向普眼長者叩頭頂禮,又向右繞無數 圈,殷勤瞻仰,然後才告辭而去。





## 第十七參:無厭足王





善財童子第十七詣:多羅幢城,參無厭足王。詔入宮殿,細觀善惡,示現調伏,令修福業,了生如幻,化幻如生。得如幻法門。證「無著行」。

### 讚曰:

幢 鳳劍 鑊 妄 殺 便 大語 以 鏡 妄 殺 便 大 題 以 鏡 妄 殺 便 大 原 知 與 鏡 妄 殺 便 大 與 如 數 頭 通 下 風 就 如 數 頭 通 下 風 。 , 。 , 。 , 。





## \*經文節錄 -

爾時,善財童子憶念思惟善知識教,念善知識能攝受我,能守護我,令我於阿耨多羅三藐三菩提無有退轉。漸次遊行,經歷國土、村邑、聚落,至多羅幢城,問無厭足王所在之處,諸人答言:「此王今者在於正殿,坐師子座,宣布法化,調御眾生——可治者治,可攝者攝,罰其罪惡,決其諍訟,撫其孤弱,皆令永斷殺盜邪淫;亦令禁止妄言、兩舌、惡口、綺語;又使遠離貪瞋邪見。」。

時,善財童子依眾人語,尋即往詣。

遙見彼王坐那羅延金剛之座,阿那羅王有大力勢,十 千大臣前後圍繞,共理王事。其前復有十萬猛卒,形貌醜 惡,眾生見者無不恐怖。無量眾生犯王教勅:或盜他物, 或害他命,或侵他妻,或生邪見,或起瞋恨,或懷貪嫉。 作如是等種種惡業,身被五縛,將詣王所,隨其所犯而治 罰之:或斷手足,或截耳鼻,或挑其目,或斬其首,或剝 其皮,或解其體,或以火焚,或驅上高山推令 墮落,……有如是等無量楚毒。發聲號叫,譬如眾合大地



獄中。

善財見已,作如是念:「我為利益一切眾生,求菩薩行,修菩薩道。今者,此王滅諸善法,作大罪業,逼惱眾生,乃至斷命,曾不顧懼未來惡道,云何於此而欲求法,發大悲心救護眾生?」。

作是念時,空中有天而告之言:「善男子!汝當憶念 普眼長者善知識教。」善財仰視而白之曰:「我常憶念, 初不敢忘。」。

天曰:「善男子!汝莫厭離善知識語。善知識者,能 引導汝至無險難安隱之處。善男子!菩薩善巧方便智不可 思議,攝受眾生智不可思議,護念眾生智不可思議,成熟 眾生智不可思議,守護眾生智不可思議,度脫眾生智不可 思議,調伏眾生智不可思議。」時,善財童子聞此語已, 即詣王所,頂禮其足。

時,阿那羅王理王事已,執善財手,將入宮中,命之 同坐。告言:「善男子!汝應觀我所住宮殿。」善財如語 即遍觀察,見其宮殿廣大無比,皆以妙寶之所合成。



時,阿那羅王告善財言:「善男子!於意云何?我若實作如是惡業,云何而得如是果報、如是色身、如是眷屬、如是富贍、如是自在?善男子!我得菩薩如幻解脫。善男子!我此國土所有眾生,多行殺盜乃至邪見,作餘方便,不能令其捨離惡業。善男子!我為調伏彼眾生故,化作惡人,造諸罪業,受種種苦,令其一切作惡眾生,見是事已,心生惶怖,心生厭離,心生怯弱,斷其所作一切惡業,發阿耨多羅三藐三菩提意。



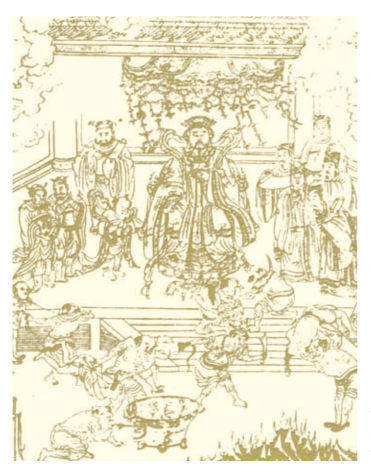
善男子!如我心者,寧於未來受無間苦,終不發生一念之意,與一蚊一蟻而作苦事,況復人耶?人是福田,能生一切諸善法故。善男子!我唯得此如幻解脫。如諸菩薩摩訶薩得無生忍,知諸有趣悉皆如幻,入真實相無礙法門,以無礙智行於境界,普入一切平等三昧,於陀羅尼已得自在。而我云何能知、能說彼功德行?

時,善財童子頂禮王足,繞無數匝,辭退而去。





## \*故事淺説



一盞明燈,在眾生無盡的生死輪迴中,照亮了生命的希望,讓眾生從迷妄中覺醒,真是值得我不斷地親近供養和學習。」。

想著想著,已經來到了多羅幢城。他向路人詢問無厭足王(又稱阿那羅王)的所在,只聽路人回答:「大王現在在正大殿裡的師子座上,宣布人民應遵守的法律,並對





到了大殿,只見大王坐在如梵天王所坐的金剛座上,有無數的珠寶裝飾。大王頭戴著如意摩尼珠鑲成的王冠,座位旁有閻浮檀金製成的寶蓋,大瑠璃寶作成的旗竿,以及無數用各式各樣的寶物作成的寶鈴,不斷發出美妙的聲音,寶蓋覆蓋在大王的上方,並放出無量光明遍照十方。另外一萬多位大臣前後圍繞著大王一起治理國事,大臣們前面有十萬名形貌醜惡的兵士,眾生見到此景沒有一個不害怕的。

這個國家內有許多犯罪的眾生被送來這裡接受審判,



身上均被五花大綁,而隨犯人的罪行,個個被處以不同的 罪罰:有的被斬斷手腳、有的被切掉鼻子耳朵、有的挖眼 睛、甚至被斬首或剝皮、五馬分屍、有的還被丢入沸湯或 大火之中,有著許多不同的刑罰,真是哀鴻遍野,就彷彿 進入一個綜合地獄之中。

善財童子看了之後心想:「我是為了利益一切眾生才來這裡尋訪善知識的,而今這位大王毀滅一切善法,使眾生受如此痛苦,這如何是我利益眾生的本懷呢?我又怎能在他這地方求法,來救護一切眾生呢?」。

當善財童子心生疑惑時,空中突然有聲音說:「善男子!你應當憶念普眼長者善知識的教誨啊!菩薩善巧方便度化眾生的方式不可思議,菩薩的智慧不可思議,而調伏眾生的方法也不是你所能想得到的。所以你不要再繼續妄想懷疑,善知識的所行所為,都是為了度眾生到彼岸啊!」善財童子聽了之後,趕緊走到無厭足王的面前,跪拜頂禮合掌而立,等候大王開示。

大王處理完正事後,很親切地拉著善財童子的手走入

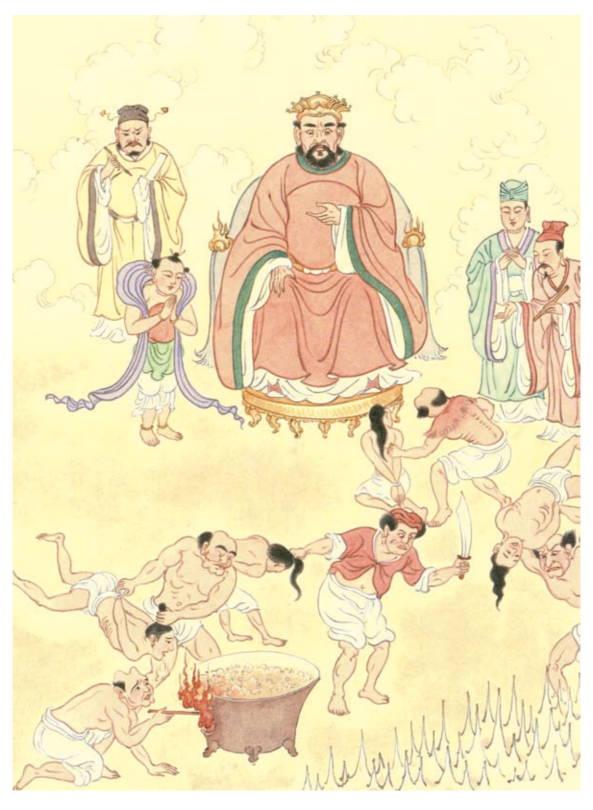


內宮,請善財童子在自己身邊坐下,並告訴善財童子說:「善男子!你應該看看我所住的宮殿,有什麼與眾不同的地方。」。

善財童子聽了之後就仔細地觀察,發現整個宮殿廣大無比,而且都是上妙的七種寶物:金銀、瑠璃、玻瓈、硨磲、赤珠、瑪瑙所合成的;宮殿中又有十億名侍女,他們個個面目姣好,舉止端莊安詳,態度恭敬柔和。

這時無厭足王告訴善財童子說:「善男子!你仔細想 想!我如果真的如你所想,做盡了殘暴的事,我又如何能 得到現在這種快樂自在的果報呢?善男子!其實我已經證 得了菩薩如幻解脫三昧,知道一切相均是如幻的,而且能 於如幻的事相上起如幻的作用,度一切眾生:

我這國土中的眾生,有很多是犯下許多殺生、偷盜、 邪淫等種種惡業,若不用嚴刑峻法,不能使他們棄惡從 善。我為了調伏那些剛強難改,做惡多端的眾生,所以化 現了許多做壞事的人,然後使那些化人受種種痛苦,其實 這些化人都只是我用神通力變化出來,用以警惕一切造惡





眾生,讓他們不敢再做壞事,並真實懺悔,發菩提心。

其實在我的心中,從來沒有瞋惱傷害任何一個眾生, 寧願我自己在未來受永無止盡的痛苦,也不願對一切眾 生,甚至像蚊子如此小的眾生起一念惡意,或讓他們受 苦,更何況是人呢?要知道人是福田,因為人能夠生出一 切善法。

我所證得的這個『菩薩如幻解脫法門』,是『一切有為法,如夢幻泡影』,因為不實,所以能自在解脫。而像諸大菩薩們證得無生法忍,他們了知一切法皆是由心所生,就好像做夢一樣虛幻不實,而菩薩所修行的法門也都是如幻如化。他們能進入實相無礙的法門,修行六度萬行,能以無礙的智慧面對一切境界而不生執著,普入一切平等三昧,得大自在。諸大菩薩們如此深妙的功德行,實在不是我言語能說的盡啊!

善男子!南方有一座玅光城,城中的大王是我的好友,名為大光。你應該去他那裡請教他如何行菩薩道,他的演說,會讓你對菩薩道有更深一層的體悟。」。



第十八參:大光王





善財童子第十八詣: 玅光城, 參大光王。順世三昧, 入一切智。鳥獸山原, 咸向王禮。法法顯現, 諸天圍繞, 種性莊嚴, 仰觀無盡。得菩薩大慈幢行法門。證「難得行」。

### 讚曰:





## \*經文節錄 -

爾時,善財童子一心正念彼王所得幻智法門,思惟彼 王如幻解脫,觀察彼王如幻法性,發如幻願,淨如幻法, 普於一切如幻三世,起於種種如幻變化。——如是思惟。

漸次遊行,或至人間城邑、聚落,或經曠野、岩谷險 難,無有疲懈,未曾休息。然後乃至妙光大城,而問人 言:「妙光大城在於何所?」人咸報言:「玅光城者,今 此城是,是大光王之所住處。」。

時,善財童子歡喜踊躍,入玅光城。見此大城,以金銀、瑠璃、玻瓈、珍珠、硨磲、瑪瑙七寶所成。七寶深塹,七重圍繞,八功德水盈滿其中,底布金沙。爾時,善財童子於此一切珍寶妙物,乃至男女六塵境界,皆無愛著,但正思惟究竟之法,一心願樂見善知識。

漸次遊行,見大光王去於所住樓閣不遠四衢道中,坐如意摩尼寶蓮華藏廣大莊嚴師子之座。其王於上結跏趺坐,二十八種大人之相、八十隨好而以嚴身——如真金山,光色熾盛。於王座前,有金銀、瑠璃、摩尼、珍珠、



珊瑚、琥珀、珂貝、璧玉諸珍寶聚,衣服、瓔珞及諸飲食,無量無邊種種充滿。城邑、聚落、四衢道側,悉置一切資生之具。——道傍皆有二十億菩薩,以此諸物給施眾生。

時,善財童子五體投地,頂禮其足,恭敬右繞,經無量匝,合掌而住。白言:「聖者!我已先發阿耨多羅三藐三菩提心,而未知菩薩云何學菩薩行?云何修菩薩道?我聞聖者善能誘誨,願為我說!」。

時,王告言:「善男子!我淨修菩薩大慈幢行,我滿 足菩薩大慈幢行。善男子!我於無量百千萬億乃至不可說 不可說佛所,問難此法,思惟觀察,修習莊嚴。善男子! 我國土中一切眾生,皆於我所無有恐怖。此妙光城所住眾 生,皆是菩薩發大乘意。善男子!若有眾生其心清淨完 種善根供養諸佛,發心趣向一切智道,以一切智為究竟 處,及我昔時修菩薩行曾所攝受,則見此城眾寶嚴淨,餘 皆見穢。善男子!此國土中一切眾生,五濁世時樂作諸 惡,我心哀愍而欲救護,入於菩薩大慈為首隨順世間三昧



時,大光王即入此 定。其城內外六種震

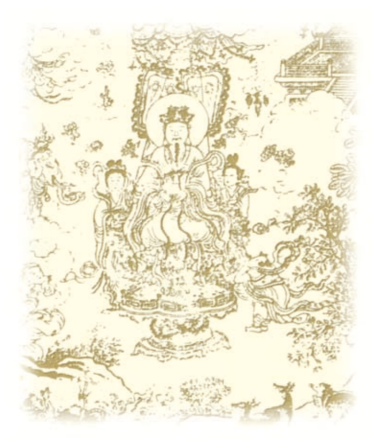
動, 妙光城內所有居人, 靡不同時歡喜踊躍, 俱向王所舉身投地。村營、城邑一切人眾, 咸來見王, 歡喜敬禮。近王所住鳥獸之屬, 互相瞻視, 起慈悲心, 咸向王前恭敬禮拜。一切山原及諸草樹, 莫不迴轉向王敬禮。陂池、泉井及以河海, 悉皆騰溢, 流注王前。閻浮提內復有無量百千萬億諸羅剎王等, 皆起慈心, 不造諸惡, 恭敬合掌頂禮於王。



時,大光王從三昧起,告善財言:「善男子!我唯知 此菩薩大慈為首隨順世間三昧門。如諸菩薩摩訶薩為高蓋 ——慈心普蔭眾生故。而我云何能知其行,能說其德?

善男子!於此南方,有一王都,名曰:安住。有優婆夷,名曰:不動。汝詣彼問菩薩云何學菩薩行、修菩薩道?」。

時,善財童子頂禮王足,繞無數匝,殷勤瞻仰,辭退 而去。





## \*故事淺説

善財童子在無厭足王那兒學得『菩薩如幻解脫』法門之後,了知十方三世均是幻化不實,一切因緣果報也是如鏡中花、如水中月。只因眾生無明惑障,認假為真,於中和合妄生、和合妄死,自取輪迴。善財童子深深地感受到,善知識的慈悲真是不可思議,度化利生的方便更是善巧。

善財童子一方面憶念善知識的教導,一方面趕著到下一位善知識處學習。一路上經過了曠野、岩谷、城鄉聚落,經歷無數險難的地方,不過善財童子並不因此覺得疲勞而有懈怠。一日,終於來到了玅光城,入了城急忙問人,路人回答他:「這裡就是玅光城,城中大王就是有名的大光王。」。

善財童子進入玅光城後,他看到這城市,是用七種寶石蓋成,又有七寶做成的水池圍繞,池中注滿八功德水,水中有四種顏色的蓮花:青、紅、黃、白,散佈漂浮在水面上,遠遠望去,非常美麗秀雅。這座玅光城面積十分廣



大,總共有八個城門,都用七種寶石加以裝飾,城中又分 佈著無數珠寶做成的寶網、樓閣,令人看了流連忘返,樂 不思蜀。

然而,這時候的善財童子,對於這一切奇珍異寶並不 心動,也沒有貪愛執著,他心中正思惟著佛法,滿心希望 能早日拜訪善知識——大光王。

善財童子依據以往的經驗,往人最多的地方走去,果然大光王就坐在人聲鼎沸的十字路口中,他的師子座乃是由如意摩尼寶所裝飾,紺瑠璃寶作為師子座的腳,上妙天衣作為座上的墊褥,大光王在上頭結跏趺坐,顯現出二十八種大人相、八十種隨形好。師子座前堆滿了各式各樣的寶車、天樂、妙香、日常生活用品等,等隨眾生心之所需而予以布施。四邊的街道上置滿了一切眾生的東西,每條路上都有二十億位菩薩在布施東西。

當善財童子見到了大光王後,立即跪下五體投地頂禮 其足,並恭敬地由右向左繞著大光王走了很多圈,最後在



此時,大光王對善 財童子說:「善男子!



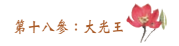
我所修的法門是『菩薩大慈幢行』,菩薩大慈與一切眾生 快樂,就好比一把大幢,眾生見者均得解脫。我曾於無量 佛所,向佛請教此法,並如佛所教導,思惟觀察修習。

因為如此,我國土中的一切眾生,看見我就如慈父一般,無所畏懼;而在此玅光城中居住的眾生,都是發大乘心的菩薩,隨著他們的心中境界的高低,他們眼中看到的 玅光城會有所不同。譬如心量廣大的,看見的玅光城會非



常廣大;心量狹隘的,看見的玅光城也是非常狹小。如果有眾生其心清淨,曾種善根供養諸佛,發心願成佛果,且我在以往修菩薩行時曾攝受過他,那麼他看這座城一定是眾實所造。如果不是如上所說的人,看這座城就與其它城堡沒有兩樣。





信,等一下你就知道了。」。

這時候,大光王就入此定中,一切居民、鳥獸都來向 大王恭敬禮拜,一切山原及草樹也都彎腰向大王行禮,陂 池、河海也都洶湧地流到大王面前。而閻浮提內有無量的 羅剎王、夜叉王等,他們原本都是嗜血成性、殘害眾生 的,可是此時他們都能發起慈悲心,不造諸惡並恭敬合掌 向大光王頂禮。

大王從三昧中出定後告訴善財童子說:「這以大慈為 首的隨順世間三昧法門,其力量就好比諸大菩薩的大慈悲 心,它像一把高舉的傘蓋,普覆著一切眾生。

善男子!諸大菩薩的智慧、慈悲以及福德真是不可思議,難以思量。你若想要再更進一步瞭解的話,由此再向南走,到了安住城,那裡有一位不動優婆夷,你應該去拜訪她,她可是一位大成就者,別錯過了。」。

# 善財童子日

五十三參故事

本書下載位址:漫畫系列 (繁體版)

http://dl.dbank.com/c0l97idkn9



### 版權歸屬三寶·歡迎大眾下載

### 一、 大藏經典系列:

(繁體版) http://dl.vmall.com/c0gi09jhyt

(簡體版) http://dl.vmall.com/c0aa8g0dqj

### 二、 佛學工具書系列:

(繁體版) http://dl.vmall.com/c0icdfle3d

(簡體版) http://dl.vmall.com/c0g8wuk4t9

三、 藏傳系列:

(繁體版) http://dl.dbank.com/c0agixwmo1

(簡體版) http://dl.vmall.com/c0cypovgd4

### 四、 漢傳系列:

(繁體版) http://dl.vmall.com/c04bg0btah

(簡體版) http://dl.vmall.com/c00zy49bxs

#### 五、 漫畫系列:

(繁體版) http://dl.dbank.com/c0l97idkn9

(簡體版) http://dl.vmall.com/c07kzfp5re



















STATE OF THE PARTY 财 金 第 五十三参故事