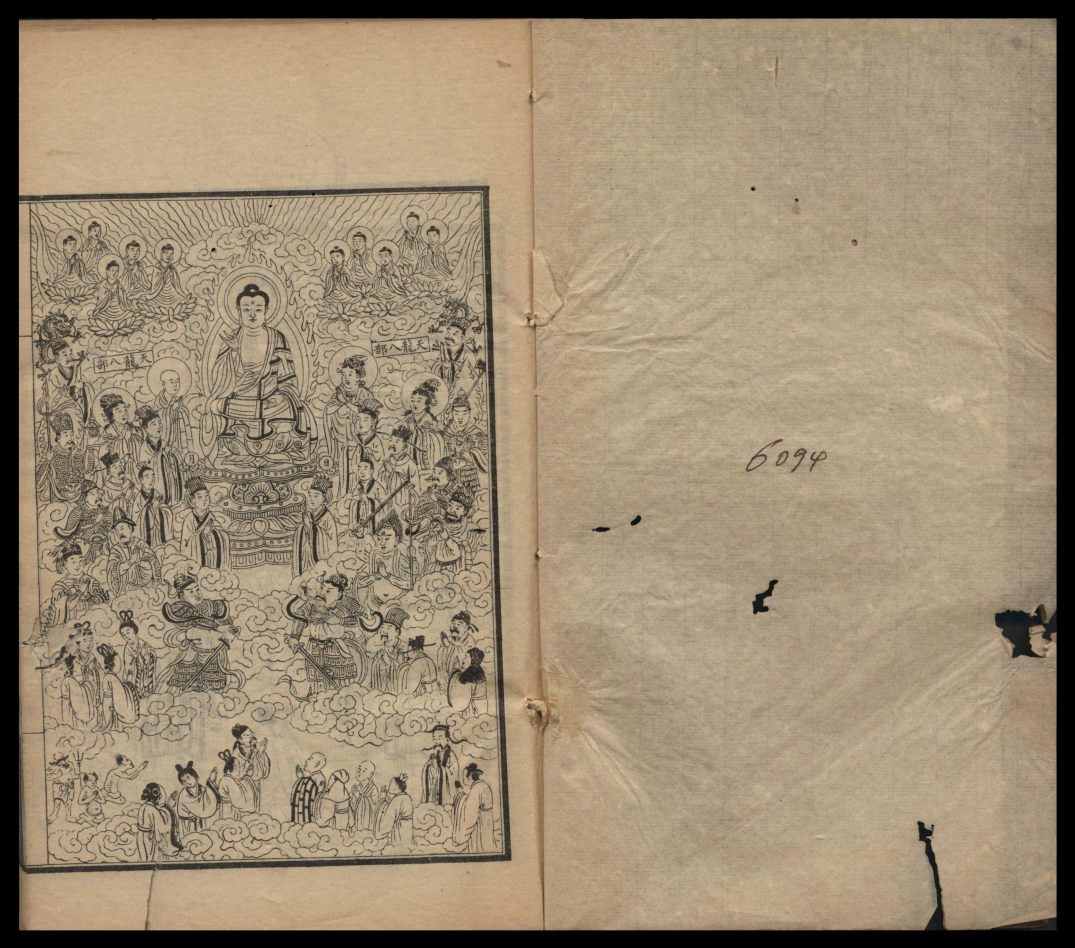
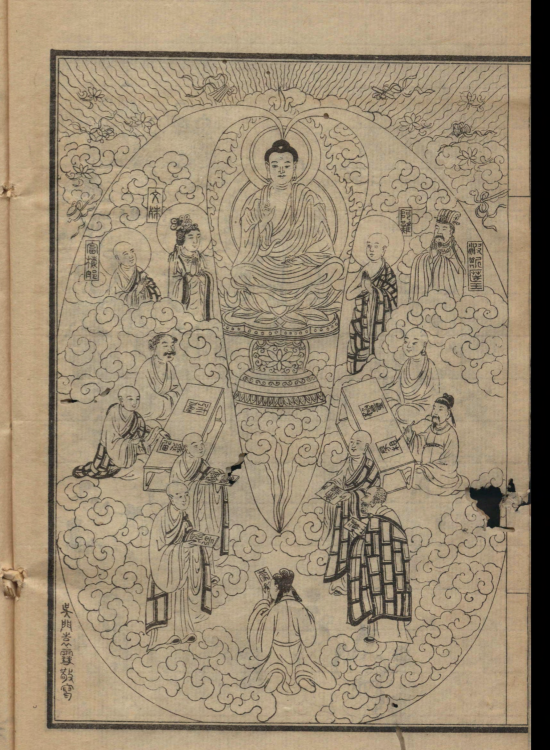
中心十四經同本

孝、之八

242.3







佛說大魚事經

佛說呵鵬阿那含經

說阿難七夢經

佛說燈指因緣經

一、一、

孝ス

佛說

東晉 西域沙門竺曇無蘭

眾邪之行以爲眞諦王及臣民奉事梵志等五百 聞 各有五通力能移山駐流分身變化國有大山塞民 希聞如來無所著正眞等覺神妙清化習於顛 四輩弟子天龍鬼神帝王人 是一時佛在舍衞 爲濟眾數如恒沙諸天稽首靡不師仰佛告 有大國去斯八千 目連 神通 妙達智如虚空 國 處在邊境不觀三尊之 祗 樹 民 給狐 八日會聽 隨時變 獨 園是時諸菩 佛右 面

其心以道定力山起欲移佛告目連汝往彼 受教承佛 神化長度梵志濟其人民令遠三塗永處福堂目連 志答曰吾等自爲民除患王無感焉卽繞山坐各 路舉國患之王以山為民艱難具向梵志說之 頂 心仰 者令山不移 此將有異中 爲 威神尋路放光遏絕日明懸處虛 頭觀見視一沙門當其山上梵志愈 動然志驚曰此山已起誰遏之 有明者以道定意觀眾弟子心 國現道 色

是瞿曇弟子所爲梵志呼曰王令吾等爲民除患

お記り

諸梵志斯等內外以淨猶若新氎易可爲色唯願 連曰佛以須彌爲芥子吾以芥子爲 日汝等尋吾後目連接諸梵志猶若壯士 尋吾往至 爲弟子示吾極靈目連答曰汝等欲去冥就 吾有尊師號曰 有明達道德深者即吾等師咸與正 抑之爲月連答曰吾自懸虛誰抑汝 在佛前具陳其情白佛言吾承無上正眞之化化 欲令山 佛所梵志答曰佛之導化遛踰於 一移山 無上正眞天中之天爲一切智汝等 又三下遂成平地梵志顧 須彌歎 一服稽首 山梵志三進道 屈 一敬白 明者善 謂日

門佛告諸比丘我爲汝曹說經上語亦善中語亦善 賊牽人入惡道何等為五一者色二者痛癢三者思 使後世傳行之諸比丘皆叉手受敎佛言人身有 者皆屬心心爲本佛告諸比丘欲求道者當端汝 四者生死五者識是五者人所常念佛言人身常 語亦善語中深說度世之道正心爲本聽我所言 **邁其微垢令成眞淨梵志見佛心開意喜皆作** 能聽耳但能聞不能見鼻但能知臭香不能 所欺為耳所欺為鼻所欺為口所欺目 知 不能知香臭身但能知寒温 但能 知

お記り

們部中心經

改有生死不息人生死如呼吸之間脆**不過於** 毋 見佛不問見經不讀見沙門不承事不信道德 施行善者復得爲人施行惡者入泥犂薜荔畜生鬼 七者痛 本爲癡二者行三者識四者名色五者六人六者觸 八身中有三事身死識去心去意去是三者常相追 不敬不念世間苦不知泥犂中考治劇是名 佛坐思念人癡故便有生死何等爲癡本從癡 癡故隨十二因緣便有生 八者愛九者取十者有十一者生十二者死 爲 人復癡心不解目不開 死何等為十二 不知死趣 何

當不復 吏所取皆坐心不端故人身中 所復及我棄國捐遮 人多貪好怒不思惟身中事死墮泥犂 皆坐心不端故佛告諸比丘皆當端汝目端 逐施行惡者人泥犂禽獸薜茘畜 阿那含第三精進者得斯陀含第四精進者得須 鼻端汝口端汝身端汝心身體皆當斷於土 泥洹道第一精進者立得阿羅漢第一 亦相追逐或生天上或生人中墮是五道 入泥犂薜荔畜生鬼神中視 迎越王憂斷生 死 人家有惡子為 鬼神中施行善 中後 汝耳端 魂神

书记口

卻退欲卻著後人比丘旣棄家捐妻子剃鬚髮為沙 自正譬如有 心不端者當起立立不端者當經行心儻 驱 意 熱 端 觀他人身二者自觀痛癢觀 佛言 一世苦後長解脫以得道者內自歡喜視妻 亦極 視 他 能大精進當持五 人身體飽亦極飢亦極 八意四者· 國王將兵 臥 坐起常當思念四事 亦極 趴欲來時當自 自觀 出關健者在前旣在前圖 法觀 戒不 他 殺 住 他 何 不盗不姪不 驚起坐端 亦極 等四 人痛癢三 不端 復

獄中有死罪 隱度脫得泥 視姊弟視子如知識 語無得中傷人意不見莫言見不聞莫言聞行道 復 恩此 嶷能 民 見 泥犂禽獸薜荔蜎 金銀當 問 當 以得道者當念 有是意者常念師恩事佛如人念父 點者 洹之道見畋獵當以慈心傷哀之知生 囚有賢者往請 相承事如弟 如見糞土 如冥中 無 貪愛之心常當慈哀十方諸 佛 事 有燈 飛蠕動之類皆使富貴 如是 無得妄證 兄 囚 水 中有 出 無 念 囚點慧者常念 「屍者當 得陰 謀 如人 毋 食反

おごり

有鏡鏡不明不見其形磨去其垢即 丘欲求道者 無常佛告諸比丘持 女 思 頭視地蟲無得蹈殺 長 形體誰 息不報形體亦極 一當端 愚癡譬如磨鏡諦思惟 思 異心當是時不用天下 惟去 汝心 即還自守其意意 作者心當 愛貧之心 心當 於開處坐 無得貧人婦女無 觀 閉氣不息形體亦 外亦當 乃得道耳 方石石在中 自 即爲 珍寶 天下無堅固皆 呼吸其氣 見形人去 還譬 內自 得 如

**堕亦不能壞日炙亦不能銷** 孝子念父母如人念飯食道定便更慈哀天 於天上天下無所復樂寄居天地間 者天道二者人道三者畜生道 蜎飛蠕動之類坐獨自歎以脫身於天下及五道 成乃能知師 人心亦如是一念來一念去如草木前後不 犂道為羅漢者卽能飛行變化身中出水火出無間 石天下人心如流水中草木各自流行不相 恩見師即承事不見者思惟其 風吹 四者戲 亦不能起持心 棄身不 鬼道

仍部口心經

羅漢道 佛言 諸菩薩四獎弟子帝王人民天龍鬼神無不歡喜爲 可不學經不可不讀佛 因 此諸 緣廢不復聞至今吾爲說 孔欲離世間取泥洹去者 阿 難 比 丘前迦葉佛時受誦 佛言是諸沙門 說 聞即 聞 郎能佛告諸比 經 斯 意 百沙 得道 經 解何其疾 佛 間 說經竟 無 佛 道 阿

**师說中**山徑

佛說見正經

東晉西域沙門竺曇無蘭譯

如是一時佛在羅閱國祇洹精会正以食時將諸 百人菩薩及優婆塞干人皆持供養具出

外有大樹名日甘香根深榦大枝葉茂盛

紅赤其味甜美樹下廣平集石爲座 優婆塞即敷布座席佛便止坐弟子菩薩亦皆 佛意欲 就

坐時有一比丘 名 日見正 新入法服其心有疑獨

平當以此問佛未即發言佛已豫知佛因先言諸 言佛說有後世生至於人死皆無還相報告者 何

兒見巨巫

何製品級

還使成本核也佛告諸弟子生死亦如此識神爲起 諸弟子皆言不可得也彼已變轉不可還復日就朽 敗核轉復生如是無極轉生轉易終皆歸朽不可復 諸弟子欲僦集華實莖節根榦更使還作核可得 華復生實展轉變易非故不離故而名非常名 大樹樹復生果果復成樹歲月增益如是無數佛 初名爲核核復生芽芽復生莖莖復生葉葉復 便生芽葉莖節華實轉增於本自致成樹施布 本為核時根榦葉實未有未見至得四大因緣相 此樹本以一核種 四大胞毓自 致巨盛覆爾

二因 所習更苦樂更風俗便不復識故亦不得復還故 大樹一凝而致多所因緣多所因緣本由癡出癡生 法起法爲癡癡爲就貪愛癡如彼樹核核小而長 行生識識生字色字色生六人六人生更樂更 痛痛生愛愛生受受生有有致生生致老死合 更有父母更受形體更六情更所習 都 可常著所猗呼爲諦謂無前世後世識 非故便不得復還不復識故向所新見謂爲 緣成爲身已有身當就老死識神轉易隨行 有也識 神已徙更有父母更受新身更六情 更苦樂更 風

何言是山系

報人也何以故譬如冶家烊石作鐵已成鐵便鑄以 爲器已成器 於轉徙隨行而有若身作 死者不少或父子兄弟夫妻內外或朋友相憐 識 習故所見如樹不復還作核也於是比丘見正 起座長 神爲何所隔礙而不得還面報人也願爲 相 僧 願佛哀我等為解了之我 跪 結除疾得見諦佛言比丘彼識無形至 死後識神 可復還使作石乎見正言實不可石具 白佛言我意未除未解正 了無還面相 福福識轉生亦不得還 從生已 答善惡者 愛 何

地故所識念滅更起新見想五者已生便著食貪念 化變改如石成鐵修行五善禀受人身則更有父母 體易不得復還故識何以故行之善惡識往受之轉 石已烊成鐵從中陰轉受他體如鐵已鑄成器形消 成鐵終不得復還作石佛言識之轉徙住在中陰 念東方一郡國所有已起是念便三方念滅生死亦 有父母便有六繫蔽一者住在 隨所受身胞內三者初生迫痛忘故識想 弟子譬如賈客周遊四方國具見苦樂便意 念斷六者從生日長大習所新見識滅無復 **弗妃**見 巨 至 中陰不得復還二 思

伊部身工統

不復還 族 量 弟子識 可土 巧匠便規 故 面 復還故識如核之成樹 賈客唯念一方三方想滅也 則轉成 是世作行往後世受已 相答報也佛言復譬如陶家與土 已燒煉變形 巧遷使成樹可得乎諸弟子言實不可 得 復還 轉徙隨 祈刻鏤奇巧百種若人欲復集聚 瓦甯可使瓦還作土乎諸 相報答也比丘復譬 成瓦不 行受身如 石之 即生新想念故識 可 復使還 成瓦 成 用 鐵 是六事繫蔽 如樹 變本易名 爲器 当 想

體所見所習非復故身不可得還不復識 言諸弟子識神於是世作行善惡臨死識徙隨行受 譬如水處於圓瓶則體隨圓徙著方器則體復 異不復識 佛言生死亦如是人未有道意無有淨眼身死識 作紅色更轉白形化如水諸弟子欲令紅還復 斷破段段刻盡枝葉槁朽不 可 隨行變化轉受他體 植 故 乎諸弟子言實不 已斷不可復集使生佛言復譬如工 如 砂成 紅 所歷異世更受胞胎 不 可復還也佛言諸 可也燒砂 復 可集使成樹 一變不 故 師 可還

仍言見口念

受惡體 覆障見習各異於彼亦當老 子生死亦如 有常形隨 隨 死亡或爲眾 佛問諸弟子寧可還蟬使 如 隨所墮處諸弟子生死 不復 無聲無翼得時節氣轉化成 不可也蝮蜟已變去陰在 行善惡輒往 識故面相答報也諸弟子譬 從器或從 此命訖身死識神轉徙 鳥所噉 受身白 人中所作非 不得還作蝮 死不得復還不 亦如 三黑長 法 蛸 陽 此識神 更受新身五 短苦樂善 飛行著 也 死 佛言諸 形化 如蝮 復識故 無無 樹 蛸 惡戀 陰

蟲 惡 面相 弟子皆言正使巨億萬人復無央數人令夜觀視 諸弟子譬 八令夜視色物寧有一人而 身行惡 內 復譬如段 答報也 可 所在異見不 得平諸 相答 潔佛言生死亦如 如 生 則 月 報也如彼臭 蟬在 晦夜陰 識神 弟子言 肉 與前 過時不 轉徙墮 樹 質 以 同罪 此人在 食則 內 可 五 復還 不可使 網 地獄身或 別其青黄赤白者 色物著 所蔽不 臭敗生蟲 肉 世間 作蝮蛸佛告諸 更成鮮 臭敗不能 冥 心念惡 畜生 中 識故 欲 令 使 得 還 佛

**排記記臣座** 

伊部見口紀

觀視可得見不諸弟子言人依炬明視之皆可别 切 有道行不學身事意事未得**慧眼以欲知生死**所 随持炬火人見別五色人隨佛法教則能了別 無見色時也佛告諸弟子人在生死亦如 色可得見乎諸弟子言愚人背明向 言若愚人背炬火進入 者何能別其五 修行經戒三十七品守攝其意就清淨行 面 相答報如月晦夜陰欲 色佛言若 幽冥乃 有人把炬照 進極遠 視五色終不 之 闇 睮 令 死生

悉了見人初不學身事意事背於經戒隨俗三流快 子莫順汝 身形則亦不能復識知今世之事也所以者何 獄 冥疑結 眼 斷割 爲 道識神往來所墮善惡處如炬火之照色皆 見 身受痛我故引譬以解了汝等常當勤 世所從來處於是當老死往生後世 愚癡閉結之意而不信清淨正眞之道 以著心中佛告諸弟子人生是世禀受 員法不信不樂不肯奉行如背炬火 現在之事父母親屬察察了了然不 日甚終無見知有解了時也佛告諸

用に見らず

仍曾是山系

善惡行而有形兆如火得薪而見薪索則滅意識了 作善惡行則亦滅無所有未得道者沈淪生死轉不 意之事深入清淨思惟本末爾乃開悟如臥寤也 法癡闇之常然也其欲知見生死往來當廣學行身 告諸弟子識 識故諸弟子譬如煮練白絲染作異色青黄赤黑變 本易故不可復轉還也生死轉易如絲受色識 體隨行染著未有淨眼不識其故心意爲法 一世心念萬端善惡報受受新故城生 轉易十二因緣癡爲其主臺瞢冥 神爲癡冥法生作善惡行死轉往 闇 所 念

濁蔽生死轉徙慘懼弊盈牽著殃禍不復識故 識故譬如穢鏡垢濁蔽汙舉以向面了無所見意識 行都無所見生死闇昧流隨殃禍或喜或惱 受不復識故如夜閉眼佛告諸弟子今我為佛慧 **穢鏡復譬如深濁之水雖有魚蟲了不得見生** 寶珠綵絲貫之靑黄皆見佛視生 清淨一切生死往來三界佛悉知見譬如水精琉 亂憂畏蔽塞轉生忘故亦如濁水譬如冥夜 水魚譬如大橋一切行人往來無絕佛視生死往 淨水清澄見底其中魚蟲皆悉裸見佛視生 死如觀員 閉眼 [B] 如

<del></del> 申 紀 己 巨 巫

河

但言与工系

視明鏡一切悉見佛告諸弟子世人所作善惡死 沒愚癡生死轉化更受身形肉眼眩惑離故繫新四 報之本謂之無有也其未得道者皆作濁穢之行沈 四神足五根五力七覺意八正道以除意垢消滅三 不復識其本著在六繫磁爲肉眼行故而不見相 世亦皆相答報但人未得三淨眼是以不見不 一死千億劫事當行三十七品要行四意止 疑結解散便見清淨得佛慧意便知去來之事 死無不分別佛告諸弟子汝等當隨我敎 道 如觀橋人譬如高山遠望具見佛意高遠具 可具 知

受福或受殃或相憐或相僧此則宿行答報之驗爲 痛擾亂終不得知識隨所行相答報也今現世人 也故 之事識反報之効譬如無手欲書無目欲視終不能 無有三淨眼故不見不知 意勑意調意正意入禪三昧之妙乃可具知識 來生死所受者當隨佛教行三十七品智度無極 主去來之事耳汝諸弟子當勤學知身事意事具 世本與癡俱無有道意清淨之行而欲望知前 佛出 世數現經道以解人意其欲知見識神 除之不爲亂誤堅固於正法如此 便結在疑一切人已來生

4

佛前是山紅

子當勤行經戒深思生死本從何來終歸何所 休汝所疑問即可解了佛告諸弟子識神有名 省日生盛 隨善惡行依 來所緣何等諦如思惟空無之法得淨結除 現 所知未備及其長 事譬 居 更異世陰胎繫蔽未得道意癡行惑穢欲見意 如闇夜貫針水中求火終無見得 世變易無常不如其故生所習 具至於衰老四大羸臞識亦不明六情減 四大爲 不可 體初生身小諸根未具 大六情具足識亦隨體 得也人無道行而望 汝 見 識 愛 知宿 一欲諸 諸弟 見復 無 大

著地作禮畢竟悉從佛俱還精舍 陀洹諸菩薩皆得不傾迴三昧各起繞佛三市頭面 解佛說經竟見正等五百人及諸優婆塞悉得須

佛說見正經

No.

つ月福運

孝八

佛說大魚事經

尊告 是 魚來 魚便答大魚日我等向者已 線捕 魚 魚 時婆 曰汝等至他所不爲羅網 諸魚諸 從 便 一伽婆在 往昔時有 問 小魚 魚教 東晉 西域沙 舍 間 魚見便趣 便 日汝等莫離 一衛城 一水饒 至 門 祇 他 大魚 丛 諸 樹 處 所 一曇無蘭 所爾 備 此 取捕 至他所來大魚 魚 處 孤 間 爾 獨 往 所 即 時 遣 小魚答 爾 至 魚 爾 他 所 大魚 時

如是小魚大有死者此亦如是或 落遊行著衣持鉢同行乞食福度眾生不守護 食還所止處故發欲想便往尊比丘所以 魚語小魚曰汝等已為所害所以然者 尋後來者昔先祖父母盡爲此線所害汝今必 護口意不具足諸根意不專一即於 日我等至彼不爲人所捕 汝非我兒爾時小魚盡爲魚師 女人端正無雙色猶桃華見己 口意熾然彼以身口意熾然即 然遙見長線尋我 有一比丘 所 捕舉著 彼村 便 汝所遙 此 於。 因 聚

用兒一負冒頭

少言プタ写名

比丘利養具甚爲難甚爲苦甚爲恐畏墮人惡趣不 端正 所止處往尊大比丘所以此因緣具向諸比丘說彼 便隨波旬所欲亦不脫生老病死愁憂苦惱如是諸 尊比丘告此比丘言汝往非我眾中比丘 向諸比丘說諸尊大比丘告此比丘言汝起姪 不爲淨汝比丘當惡露觀尊大比丘語復至再三 一不捨禁戒便著俗服樂愛欲中是謂比丘魔得其 然彼以 無比色猶桃華見已便起姓心以此姓心身口 比丘身口意熾盛復至彼村落乞食遙見 身口意熾然故即於彼 村落乞食已還 一爾時此 女 爾

生無上處是故諸比丘當 諸比丘聞佛所說歡喜奉行 之未得利養不起貧意如是諸比丘當作是學爾時 作是學已得利養當捨離

7

大人となっていた

佛說大魚事經

**非**院可推 七字座

一

何言師英一亮系

佛說阿難七夢經

東晉西域沙門竺曇無蘭譯

六者夢大象棄小象七者夢師子王名華薩頭 **羣猪來觝突旃檀林五者夢頭戴須彌山不以** 七毫毛在地而死一切禽獸見故怖畏後見身 出然後食之以此惡夢來問於佛佛時在舍衞 會講堂上與波斯匿王說法苦集滅得道爲樂見回 於不淨坑壍之中在 天二者夢日月沒星 含衞國有七種夢 來問 家白衣登頭而 宿亦沒三者夢出家比 於佛一者夢陂 池 爲 國普

難憂色愁苦叵言佛告阿難汝於夢者皆爲當來 濁惡世不損汝也何爲憂色第一夢陂池火燄滔天 計第一夢日月沒星宿亦沒佛泥洹後 佛泥洹不在世眾生眼滅第三夢出家比丘轉在 不淨坑壍之中在家白衣登頭出者當來比丘懷毒 嫉妬至相殺害道士斬頭白衣視之諫訶 塔害僧第五夢者頭戴須彌山不以爲重者佛泥 檀林者當來白衣來入塔寺誹謗眾僧求其 當來比丘善心轉少惡逆熾盛共相殺害不可 白衣精進死生天上第四夢者羣猪來 切聲聞 不從死 觝突栴

**#**說可進七夢歷

布言印菓一要系

後阿難當為千阿羅漢出經之師一句不忘受悟亦

**摄我佛法有德之人皆隱不現第七夢師子死者佛** 多不以爲重第六夢者大象棄小象將來邪見熾盛

惡魔不得擾亂七毫者七百歲後事 泥洹後一千四百七十歲中諸弟子修德之心一切

的社學是與關係是一個性

佛說阿難七夢經

佛說阿鵬阿那含經

東晉西域沙門竺曇無蘭譯

聞如是一時佛在舍衞國祗陀園呵鵬阿那合將五

白優婆塞至舍利弗所作禮已卻坐舍利弗為說經 歡喜而退復至佛所以頭面著地叉手繞佛三

卻坐佛問呵鵰阿那合若有何功德教化五百弟子

阿 鵬 阿那含即長跪叉手言我常奉行佛所

事何等爲四一者布施於人二者說善語三者

哉善哉已過去佛無有過是四事未來佛亦無有過 占視同學給足有無四者同學者財共不計佛言善

**佛紀可為河北今亞** 

定

作言的 周阳 男台糸

諸天皆會坐共稱譽呵鵰阿那含功德天四王中尊 鵰阿那合時得等心不答天王佛邊有一比丘至 殿齋戒牀上端坐定意便得等心第一天上四王請 道復上殿呼諸持藏人諸妓女著前為說經戒皆 含說經已各大歡喜而退阿鷳阿那合還歸 是四事今現在佛亦無有過是四事 下至 阿那合舍呵鵙阿那合起迎比丘前坐比丘說言 一復上後 客奴婢坐著前好爲說經開解語生死善惡之 阿鵰 阿那合含面稱譽阿鵬阿那合功德 殿爲諸夫人婦女說經戒已訖還至正 回

布施我我不喜煩擾於人於是故問耳比丘辭去 信者便當墮泥犂中正使信佛語者便復來承事 譽我時邊有白衣無比丘言無有白衣正使有 呵鵰阿那含言佛稱譽我實至誠不妄白衣不信 何等嫌疑即呵鵙阿那含言佛語至誠恐白衣 阿 坐中常相稱譽功德阿鵬阿那含問比丘言 那含言想朝來未食且留飲食便行澡水下 丘還白佛言屬至阿鵰 無我言無白衣正使有白衣有何等嫌 稱譽阿鵬阿那含因問我言佛稱譽 阿那 含舍道說言 佛

伊言品 周阳 尹合紅

汝曹說 等爲八事一者不求不欲令人知二者信不欲 喜煩擾他人以是故問耳佛言善哉善哉我不常 便當墮泥犂中正使信者便復來承事我我不 呵鵰阿那含有七事今復益一事為 事

知三者自羞不欲令人知四者自慙不欲令人

者精進不欲令人知六者自觀不欲令人知七**者** 

不欲令人知八者點慧不欲令人知所以 不欲合

比丘皆大歡喜起前爲佛作禮 八知者不欲煩擾於八故不欲令人知佛說經

佛說呵鵰阿那含經

**佛說燈指因緣經** 

姚秦三藏法師鳩摩羅什譯

若種少善於勝福田人天受樂後得涅槃是以智者

如融金聚功德智慧以自莊嚴得圓足眼善能 應當勤心修習善業言福田者即是佛也佛身光明

眾善悉備名 諸根世間 稱普聞牟尼世尊眾所歸依是 黑闇為作燈明眾生愚癡為作

吃最處其中此王城內里卷相當庭園廣博臺 麗堂室綺妙高軒做朗 心修福無不獲報昔王舍城五山圍繞於 周市機楯有好林池甚可

將兒登||日家經

**介言处书区系系** 

明明照十里父母歡喜即集親族及諸相師施設大 兒是兒先世宿殖福因初生之日其手一指出大光 者其家巨富庫藏盈盜如毘沙門然無子胤禱祀神 國修善者眾國實民殷安隱快樂爾時城中有一長 者成以此地莊嚴殊特心生喜樂自遠而 樂其水清淨温涼調適通渠迴流轉相交注 有其香酗酚芳馨四塞徧王舍城諸勝智人 森枝條務鬱華質繁茂映蔽日月風吹華林 求乞有子其婦不久便覺有身滿足十月生一男 阿闍世王道化光被遐邇所歸正法 至雲集 修

而言 諸大德天來現生也時兒父母聞是語已倍增歡喜 陀典博聞多知事無不曉見兒姿貌奇相非常合笑 赫然大明照於王身及以宮觀一切雜物斯皆金 皆云長者 相影未曾有時此會中有婆羅門名曰婆修誦四 會馬兒立字因其指光字曰燈指諸集會者覩其異 今此兒者或是那羅延天釋提桓 將來長者受教尋即抱兒詣王宮門 會七日七夜布施作福如是展轉 樂無人通啟不得輒前其兒指光徹照宮 產 一福子稱美之音上徹 因日之天子

此兒自 又非 眾生頻墜惡趣定知此 何 照於王宮內譬如 貌 因 門 外看 諸 忽照吾宮 超絕指光 天釋提 果眞爲 光王 觀其 使人 見手 勑 桓 誑惑若 見巳還入白 將非世尊欲 兒相 使言速將兒來王 炳著以此觀之諸 在乳 力 兒非自在天之所化生亦 大水湛然盈滿王 日 諦瞻覩已而 母肩上其指 天子等下 無因果云何此兒從 化 王向 眾 者 作 旣 降 外道 見之 即 所 深 夕 問 則 諸

**小虚佛說**種 而 因 不修福 自然而有必因宿福獲斯善報始知佛語誠諦 於 今日 無異王 小兒指 於佛倍生宗仰 見置 日而有此明必欲驗者須待夜 於因 不見業故 種業緣莊嚴世間一切眾 於象上在前而行王將羣臣 何怪哉王 光 所照 於 果 於時耆 喟 生 幽闇大明觀視 有 復言曰今猶未 大 然歎曰佛之 慳貪以見業故慳貪亦息 、堅信 域即 深 鄙 白王言佛 六師思 所說 園中鳥灣華 生 共 眼 何期眞 指 迷之 於修 憲 曜 果

**冉** 兒 经 三 日 录 巫

印 不閑家業惡 强 暉 燈 **光** 宮 健 饒 指 合會 好色 其 所奪父母旣終生計漸損 王 有 而 翳 甚 此 爲 一歡喜 如 有離長者夫妻俱時喪亡 旣 作 件交遊恣心放意 病所壞少壯 富 者爲求婚所選擇高 日 福 報假令窮 禮教 旣 大 如是語 賜珍寶 出 先備 月 光 頃天 困 之年 閨 放 尚 現 應罄 門 已平 令還家 而此 如 躭 爲 雍 惑 · 暁 還 火為 老 族 門與 竭而修 燈 所 酒 燈 色 指 已等者 侵 產 指 如 將 用錢 轉盛 熾 善業 所 日 漸 燈 愛 炎 到 漸 遂

法 倉 修治家 劫 歲 庫 掠錢 不敬 儲 一大會集般 積 麗擬於 業 作 美 財 無 賊 憂愁 知 歡 爾 创 時眾 切盡 勞 燈 舞 料 瓦 啼哭 等在 周 積 指 王者詣被 平場欣戲 理 Щ 人共 取 會未還之 如 燈指暮 於 見 庫 相 時 盈 作 財寶是公 會 事 燈 飲 則 原 所 歸 野 酣 闕 間 念 彼 悶 伺 娛 歡 月段 轉就 我 見 其 會大 飾 父昔 己 娱 一適意 所 舍 損 减 侄

佛兒登自国家經

厭賤 火 舍宅唯 我身凱有委付如何至我 急 用 反 捨 父之餘財 我子然著身瓔珞及 既盡 怨 陷諸節骨立蒲皮纏裹筋脉露 然華色旣衰悴容轉彰 警 見 其 貧 走僮僕逃失 樂卒罹窮困失所依 當 一旦喪失 知貧 加之 窮此 窮 何當 親 恐從乞索逆生瞋 倉 於 里 庫 於 紹父業浮遊窳墮 地 斷 爾 服 空虛畜產迸散 獄 憑栖寄無處憂 乘當 時 絕素與情 身 貧窮苟 指光亦 體 用 現 、然婦 滅 倘

與語又不 心鳥至知友邊欲從乞食守門之人遮而不 追 亂 奴共器便 復爲 舍主 復 手足銳細其色艾白舉體殷裂又無衣裳至 無席薦諸親舊等見而不識歷老乞食 婦生子剃髮法皆設食往 排唇舍主既出欲加鞭打俯隻曲 不喚令坐驅其走 輕懱聊不迴顧設 座 自思惟怪哉 與少飲食療擲 怪哉我今云何貧賤 得人舍 使益索 盂 器 到會中 所 輕賤之故 差 使充飽時 須 得 四 望 體倚 聽 躬 孝 殘 卧

师免益盲团条巫

知 鴻雁 今者 林樹無華眾蜂遠離被霜之草 此 爲 私 困 是本形更受身耶辛苦 自念言如我今日 遊被燒之林 說往富樂但謂虛 麋鹿 精神 不趣田苗 、誰肯信 葉自 茶毒 昏迷心 焦 捲 無 枯

談

世

捐棄不收如毒地室人皆遠 甚眾 焚 無知我者由我貧窮所向無路譬如曠野 不喜樂如枯 如常 無 偷賊 趣向如惡厠 人所猜疑 樹無蔭無依 離如 溷臭穢 投 毒食 如是 沓 盈集如魁膾者 如苗 所向之 無 有 者

言此貧 又言 **有拘忌若自攝斂言其空麤許自端確若復歡** 田 意 言 是 貧 知若 若 重 人常 廣言語人謂多舌若默無言人謂藏情若 直 **龘**擴若求人意復言 設 所 他以爲 順復言自專若屈意 親附復言驕倨若順他 復讚歎 人猶故自我若 無好語若 P 談 鄙 說發言生過雖 所爲機捷復 謂蹈譽若 復教授復言詐偽耆舊 小自寬 承望 謟 說 曲岩 不加 嫌 所說復言 輕躁 好語 放言其愚 馬言寒賤若 數親 譽復生 若 他 詐 誹 强 復 取

**申兑经言司条**巠

言 羞 短若 腹中實飢詐作清廉若說經論言 之甚若復 言語樸素復嫌疎鈍若公論事實復言强說 他語 復言儜劣寒悴若多飲 信罪福若 有所 不說經論言愚癡無識可使放牛若 復言讒佞若著新衣 不求後望大得若言引經書復云詐 似狂人若復憂慘言其含毒初無歡心 默然復言預點不識道 有所索言其苟得不 不盡爲其判釋言其 食言飢餓饕餮若 復言假借嚴飾 命 知 理若 廉 趣以 顯已所知 ラ 恥若 思 自道昔 若著 伐 彰 飲 智 私

者行來 鬼 草如墮大海沒溺洪流 都無過患舉措云為斯 事業言跨譁自譽若自杜默言門資後薄諸貧 切怖畏 捨 第叉 進止言說 惡 布施慚愧仁義信行勇武意志悉能 小財流 能毀壞壯年 心如夏暴井 至如厚垢穢難 如遇死病 吹漂樹 俯仰盡是燃過富貴之人作諸 難 如 好色氣力名 皆得所貧窮之人如起 可療治 中斷 木摧折貧 人捺咽不得出氣 可洗去亦如怨家雖 氣 曠野險處絕 如 聞 亦、 入祭泥滯 種 族 多諸 同 難 H

仍急焰井区糸糸

能自 過擔 度寛 值 塚問意欲擲棄於時 殺生作諸不善以此而言我請爲之爾時有 殞當 苦 聞 廣禮義競 種身心苦惱夫富貴者有好威德姿貌從容意 燈 從貧窮生譬如伏藏 间 飢寒怨僧輕躁褊 指 事雖惡交無後世受苦之業若當 作何方以自 **顧擔屍燈指** 思惟我今 與能生智勇增長 存濟復作是念世人所 質厄世間少 取直尋從其言擔負死 死人急抱燈指譬如小兒抱 **陋憂**愁慘毒嫌責罪負 多有雜物貧 「家業眷」 伏藏 欲捨 屬 餘 譲遙 鄙 如 或

如 能 於 門之人逆遮打之不得近門此何癡人擔頁 來入城自見已身被諸杖木 一死屍 卻之亦 父母 卻 日擔 我背上死屍當重相 哭而作是言我正 至有人憐愍將其詣城遂到城門旣 急 不可得脫排推 人村落競以杖石而 捉不放盡力挽卻 不肯去餘見之者罵燈指言狂 兒登言四家巫 死屍欲 何處活 爲食作此鄙事今日忽然遭 不離甚大怖畏作是念言 顧諸旃陀羅詳共盡 身體皆破甚懷懊惱發 即詣旃陀羅 不能得去 打擲之身 死人著脊 到 村語言 孝八 傷 何 我

苦由我貧困不擇作

皆捨去 與 之 項 金 哭且言時守門者深生憐愍放令還家到自 同乞索諸 心生歡喜復剪頭項手足如是剪已尋復還生 見是 如盲得眼視瞻明了如久思他女得與交歡如學 存活 地外乃得穌尋見死屍手指純是黄金雖復 好金 旣到 如 頭手足其積過人譬如王者失國還得本 貧 何 即前視之以 舍已屍自墮地燈指於時踰 人等共住之者遙見死屍在其背上 一旦復值苦毒寧作餘死不爲屍 刀試割實是眞金 處爲斯賤業冀得價直 增惶 既得 問

聞其還富尋即遺人來取其實其所 先貧時素 日 切還來燈指歎曰嗚呼怪哉富有大力能使世人 極 聞 疾 切颙 虽性 威 忽得道證燈指歡喜亦復如是庫藏珍寶倍 復 德名譽有過先 知 嗚呼怪哉 関承 見 醜 好人實無所知 所親昵交遊道絕 如 陋老弊少 天 事合掌恭敬 師 貧有大力能使所親捨 若無錢 日親里朋友妻子及僮僕 婦女 假 聊 財 樂至 使生處 都 爲智 無一人與我語者 無所直富者 」其邊 取者盡 亦得勇健 如帝 我 阿闍 極速我 言者 勇力 問

用 紀 登 言 四 奏 巫

の言処打し解系

手足以用 擲屋中見是眞金燈指 王既得已齎之還宮於後燈指作是 知王 欲得此寶即以

思惟而說偈言

動 如電毒蛇 舌 榮樂不久 停

厭 患 P.

燈指 阿 貧困復 比丘以何因緣從生 羅漢雖 聽吾當爲汝說其宿緣燈指此丘 施與眾 獲道果 何 因緣有此屍實常隨 人於佛法中出家求道精 而 此屍實常隨逐之此 以來有是指光以 逐之佛告 勤 何 修

與我 受斯貧困 生 泥像一指破落尋治 門瞋罵母言舉家擔 劫 願生天上人間常得尊豪富貴假令漏 戶已閉大 羅柰國大長者家爲 指光 以香華妓樂供養 是業緣 一毘婆尸 喚開 因緣 其家大富 屍寶 彼佛 此指以金薄補之修治 死 門無人來應良 死人去耶賊 墮 地獄 小兒時 人涅 往 因緣爲汝 至塔寺 治像功德 地獄 乘車 恭敬 佛法 劫 人 更能 因緣 母 在 圳 失尋還 過去 住 外 何 孝八 戲

仍意思并且希和

是燈指 及死屍 受諸快樂應當 畏眾苦遠離惡 第是大苦聚欲 言乞 樂華不足貪著於諸人天尊貴不應喜樂當 幸長 使 便還 我 如說修行如此功德不可限量若欲生 至涅 因緣 寶 於 天宮以是 聚 佛法中出家得道以 時諸天 槃形像 以惡 口諸 斷貧窮不應慳貪是以經中言貧窮 至心聽法 口故從地獄 八民 尚爾況復 因緣少種 不善業以此觀之 散眾 以惡 福業於 如來法 天華 治 出 口因緣受大苦 得貧 佛指故得是指光 作 一切世 身者 天妓 窮 果 報 乎能 所得 供 知 養 中 富 說

經

切臺 徒刀侜作普經 虺 聚疾結切張張丁切弱烏臺唐養余 也智切貪誑中切俜也尤曹 亘也六 切貪財也良捃 良据 切收俱 贓 不切 食也 明瞢 嚚 抬運目苦也母秥尸 稨忠魚也切陷洽 巨土連 福俾信巾確也切 覬 也切 小緬之切端正 檢 希几 蝮 也切言口惡作皮七望利 蜟 也不謹愨散倫也切切蝮 道愿克也切 窳 蝮孚 賴勇蜟六 儜 也角僂 切偃隴也主蟬切 团 切皮蛸 殞也耕侜 僂主 切饕餮 昵也余 也 切 倀 伶 俜 質 倀張

他警正

盧伶

切

**弗尼登**与回象亚

州邑

孝八

先師儒願老和尚生蓮 比丘能明師 温州頭陀寺諦閑法師經募 施洋二十元為薦 常州天甯寺清鎔謹識

、經同卷 佛說身觀經 佛說四天王經 佛說婦人遇辜經 比丘避女惡名欲自殺經 佛說禪行三十七品經 佛說摩訶迦葉度貧母經 決煤準 月福

佛說無常經

佛說八無暇有暇經

佛紀庸八過極至

孝九

說婦人遇辜經

佛

乞伏秦釋聖堅譯

殺蛇復 问 天無救護 二子當 如是 腳牛遂離祭其夫取牛欲得嚴發見牛爲毒蛇 產天竺 捨牛 一時佛在舍衛祇 詣 者日遂欲冥去道不遠有流 禮俗婦人臨 復纒夫殺婦遙見之怖 舍 衞 俱時 中路食息并牧牛 子七 有 歲次 樹 月歸父母國 給 子孩 孤獨 時 往 精 抱 一時夫 有毒 詣 舍 毋 河 復 水 舍 與大 懷 婦 水 對 國 娶 重

家昨失火皆 呼毋毋時還顧見子爲復 病鬼神所嬈乎或謂愁憂迷惑失志或有唾濺 死無完在者其婦聞之愁憂怖懼心迷意惑不識 公爲安隱不行人答曰 水 度水問道行人我家父母爲安隱 隨流母益 水邊 裸 迫 H 形迷惑狂走道中行人見大怪之謂 燒 抱小子度水適到水牛狼食其子子叫 懊 一母悉盡 腦 爲 迷惑失志頓躓 賊所劫棄車將二子到 昨 無餘 有 所噉驚惶怖懼失抱中 劇 賊 叉 問行 水 害其 中 墮 家姑公 一所懷 東

佛紀情人因甚至

付意女ノ非国糸

車輪已解本無不復起分婦聞佛言心開意解削發 有死不生不終一切本空自作起滅展轉五道**譬**如 之法盲者見佛皆得眼目聾 之走或有憐傷愍念哀之時佛在舍衞祇樹給 得定不復愁憂自視裸 說法四輩弟子諸天龍神十方一 除愈虺劣强健被毒不行心亂得定 精舍時婦馳走而往趣之過祇 面佛即說經爲現罪福人命無常合會有别生者 受教則取衣 與婦著衣竟稽首佛足卻坐 形慚愧伏地佛呼阿難取衣 者得 樹 聽啞者能言疾病 切皆悉聽經 園 國時世 時婦見佛意即 尊大

無上正眞道意即時得立不退轉地愁憂除愈如日 無雲佛說如是四輩歡喜諸天龍神稽首而退

ら同時が日村と無国司人答言に

佛說婦人遇辜經

一种特

不以四等心等為例

大学

思想妙美以佛璽戏台心被

即人又自己

**弗**妃四尺巨匣

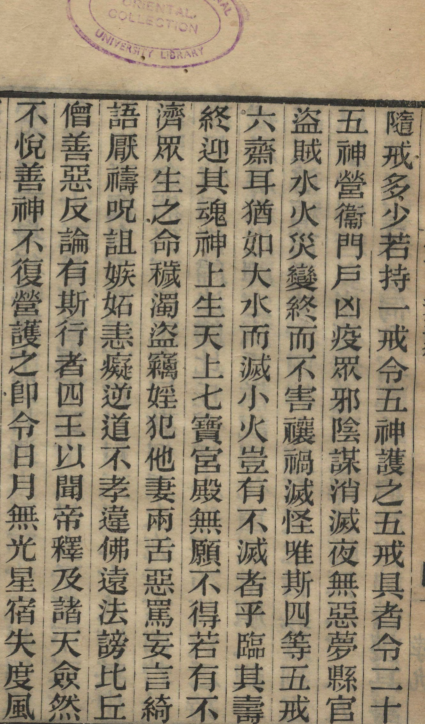
孝九

佛說四天王經

宋沙門釋智嚴共寶雲譯

過 滅齋日責心愼身守口諸天齋日伺人善惡須彌 王即因四鎮王也各理一方常以月八日遣侯者 淨外當盡孝以四等心奉養所生晨 上即第二天天帝名因福德巍巍典主四天四天神 數息禪定反流盡源以求道眞壽命猶電恍惚 朝禀暮誦思經妙義以佛重戒治心穢病齋肅 愼汝心念無受六欲潄情去垢無求爲首 如是一時佛在舍衞國祇樹給孤獨園佛告諸弟 人尊廟稽 首 靖 悔

**愈然俱喜釋勑何命增壽益算遣諸善神營護其** 以啟帝釋若多修德精進不怠釋及輔臣三十二 事三尊稽首受法行四等心慈育眾生者具分别之 心念口言身行善惡十四日遣太子下十五日四王 戒忍辱精進禪定翫經散說開化盲冥孝順二親奉 諸天僉然俱下四王命曰勤伺眾生施行吉凶若於 自下二十三日使者復下二十九日太子復下三十 斯日有歸佛歸法歸比丘僧淨心守齋布施貧乏持 案行天下伺察帝王臣民龍鬼蜎飛蚑行蠕動之類 日四王復自下四王下者日月五星二十八宿其中 排紀四天 正型



雨違時以現世人欲其改往修來洗心齋肅首過三

病華色奕奕壽命益長生不更牢獄死得上天天 時毒氣消歇天降甘露地出澤泉水穀滋味食之 來捐穢濁之操就淸淨之道若有改邪行就正眞者 尊四等養親忠於帝王慈心諫諍至誠無欺反前 丽 行不與罪會必得泥洹斯皆五戒十善斂情攝 王之家顏華煒煒見者心歡逢佛值法賢聖相 德所願自然飛行存亡項有日光食自消化無 宅也七寶殿堂懸處虛空在意所之壽終 四王靡不歡喜日月卽清明星宿有常 思身中香潔口氣苾芬今日月星宿 **弗尼丹ビ三座** 風雨

付意ロプヨ紀

養已平等無二彼佛去世正敎衰薄民無正行以 **齋使然拘留秦佛時人壽六萬歲民** 性無爲護彼

爲惡其壽日減至於百歲吾善逝後民違佛教無復

孝子司命減算壽日有減天神不祐凶疫惡鬼 日

侵害災怪首尾願與意違非禍縱橫生僱王法之

鬼畜生若出爲人必爲下賤善惡追

身猶若五穀隨其所種獲其果實亦如夜書火滅字

仔身死名滅殃福不朽愼護汝心攝身守口五戒

善可從得道吾今得佛積行所致諸弟子聞經歡喜 作禮而去

佛說四天王經

人各當體之即

容以地

ST A

**肺比季可加度医含中亚** 

外三岁公

類是思思

仍意煙言效夷尽食由

佛說摩訶迦葉度貧母經

朱三藏法師求那跋陀羅譯

訶迦葉獨行敎化到王舍城常行大哀福於眾生捨 聞如是一時佛在 士天龍鬼神世間人民無央數眾會聽經是時 舍衞國度於君民 與除饉眾菩薩

**商豪富而從貧乞摩訶迦葉時欲分衞若其未行先** 

三昧正受何所貧人吾當福之卽人王舍大城之 中

見一孤母最甚貧困在於街巷大糞聚中傍鑿糞聚

以爲嚴窟羸劣疾病常臥其中孤單伶仃無有衣食 便於嚴窟施小籬以障五形迦葉三昧知此人宿下

植福是以今質知母壽命終日在近若吾不度永失 **福堂母時飢困長者靑衣而棄米汁臭惡難言母從** 乙之卽以破瓦器盛著左右摩訶迦葉到其所呪願

言且多少施我可得大福爾時老母即說偈言

舉身得病疾 孤窮安可言 國之最貧

衣食不蓋形 世有不慈人 向 見 矜 愍 憐

云何名慈哀 而不知此厄 普世之寒苦

無過我之身 願見哀矜恕 實不爲仁惜

摩訶迦葉創答偈言 佛為三界尊 吾備在其中

發除汝飢貧

用兒香可也岂逐宜好巫

何言严言处真压蛋白系

是故從貧乞 若能減身口 分銖以為施

長夜得解脫 後生得豪富

爾時老母重說偈言

質不認為

生世無功祚 今在冀窟中

不淨塗其身 實如仁所言 飲食無分米 裸形而不覆

如今之極貧 施意與願違 計画と表言

摩訶迦葉重說偈言

八個難時岩母即說假言

母說處不悅 此則不爲貧 若復知了羞 飢窮無以施 若其有施意 此則著法衣

如母此二事 衣食為備足 世有專思人

惶荒設福德 俗衣實穀多 無慚不念施 可謂爲希有 信哉罪福眾 計後此大貧

至誠不虛說 自該巡院頭內

爾時老母間偈歡喜心念前日有臭米汁欲以施之

則不可飲遙啟迦葉哀哉受不摩訶迦葉答言大善

母卽在窟匍匐取之形體裸露不得持出側身僂

毋前飲訖盪鉢還著布囊中於是老母特復眞信 三吾齎去著餘處飲之者母則不信謂吾棄之即 授與迦葉受之尊口呪願使蒙福安迦葉心

葉自念當現神足令此母人必獲大安卽沒入地

孝九

**用兒裡可坦岜差查母**至

何言唇言边勇居金白糸

方南北亦爾時母人見此踊躍一心長跪遙視迦 天堂上審爲快樂即啟迦葉願以微福得生天上於 阿惟三佛者悉可得果其願爾時母人厭於世苦聞 **含阿羅漢辟友佛若復欲得阿耨多羅三藐三菩提** 迎葉告日母今意中所願何等世間豪富轉輪聖 上威德巍巍震動天地光明挺特譬如七日一時 是迦葉忽然不現老母數日壽終即生第二忉利 火出 四天王釋梵諸天若復欲得須陀洹斯陀含阿 虚空身出水火半身以上現其水出半身以下 又復變化改易飛騰虛空從其東出 沒 葉 復 西

出 動將無此間有勝吾者即以天眼觀此天女福德 然釋提桓因即偈問日 照曜天宮釋提桓因卽自驚悸何所人者福德 本修何福德 此女從何來 一時俱出現 得來昇此天 大光明照曜 震動吾宮殿 譬如七大日 威德難可當

是時天女答帝釋偈言

本在閻浮提

糞窟不淨中

羸老兼疾病

次有大弟子

名摩訶

一沙葉

哀矜從母乞

佛悅季可迎舊是貪時亞

衣食不充備

三千大千土

釋迦文佛尊

一心供福地 說法我心歡 貢其臭米汁 願欲生天上 棄身糞窟中 施少獲願多

來生忉利天

時天女即自念言此之福報緣其前世供養迦葉

致假令當以天上珍寶種種百千施上迦葉猶尚

未報須與之恩即將侍女持天香華忽然來下於虛

空中散迦葉上然後來下五體投地禮畢卻住叉手

大千國土 昔在閻浮 佛爲特尊 糞窟之前 次有迦葉 爲其貧母 能閉罪門 開說眞言

時母歡喜 貢上米潘 施如芥子 獲報如山

天女說已即與侍從俱還天上然後帝釋心念此 自致天女 封受自然 是 故來下 歸命福

迦葉大哀但福劣家不及大姓當作良策於閻浮提

於閻浮提臭惡之中以其米汁供養迦葉乃致此福

迦葉所與設福就釋提桓因即與天后持百味

於老人身體消瘦僂行而步公妻二人而共織 小瓶中下詣王舍大城巷邊作小陋屋變其形

自現貧窮乞人之狀不储飲食殼帛之具摩訶迦葉

後行分衞見此貧人而往乞食公言至貧無有如

何

佛悅季可匹度是貪好巫

向 還復釋身迅疾飛去空中彈指歡喜無量迦葉思惟 今雖窮困意自割損以施賢者審如所云令吾得福 天食之香非世 **八宜復還迦葉讚言善哉帝釋種福無厭忍此醜類** 其香無量即便三昧思惟其本方坐三昧公及母 究原施家其香普熏王舍大城及其國界迦葉即 不肯 知帝釋化作老公而爲此變欲增福祚吾今已受 乞少飯適欲食之聞仁慈德但從貧乞欲以 取即言道人弊食不多鉢來取之迦葉鉢取 所聞若豫開瓶苾芬之香迦葉覺

來下植福必獲影報帝釋及后倍復於踊是時天 興至心故致無量福福應之報釋提桓 妓樂來迎帝釋到宮倍益歡喜佛告阿難此貧母 而捨豪尊來下植福獲報難量是以如來說 閻浮提人愚癡可矜其如此 此有少少耳汝當·廣官 如來眞言佛說是時天龍鬼神四輩弟子比丘 佛說摩訶迦葉度質 一切世間無能及者惠雖微少福報甚多以其苦 福 已一切眾會莫不於樂稽首作禮 而止達 母經 因天上自 檀第

**邦允單厅三二三三巫** 

佛說禪行三十七品經

後漢沙門安世高譯

行精進攝意是為精進行禪爲如佛敎 比丘若彈指間惟行未生惡法不令生勸意 愚癡食人施何況能多行者撮取其要若 痛若止觀意 觀分別念解世 一時佛遊於舍衞祇 間 惟行 何 况多行者是故可念行四意止 及止 自身身止觀外身身止 問處惱 獨 園 不是愚癡食

多行者是故可念行四意斷佛言諸比丘若彈指 教不是愚癡食人施何況多行者撮取其要若彈指 不忘增行得滿勸意治行精進攝意皆如上說 法與眾及戒是爲精進行禪爲如佛敎不是愚癡 施何況多行者撮取其要若彈指間惟行已生惡 行欲定斷生死惟神足是爲最精進行禪爲 得斷若惟行未生善法便發生及巳生善法立 若彈指問惟行信根以見四喜之喜不離佛 行精進定若惟行意定及戒定斷生死惟神 何況多行者是故可念行四神足佛言諸 何況

佛院單行三二二百至

但言而イニーー「古系

忘是爲精進行禪爲如佛教不是愚癡食人施何況 覺意以念所當念以愛念以正念爲善法念得悉不 以見四禪若惟行慧根以見四諦皆如上說何 者是故可念行五力佛言諸比丘若彈指間惟行 精進力若念力若定力若慧力皆如上說何況多行 佛教非是愚癡食人施何況多行者若彈指間惟行 信力從得四喜之事令無能壞是爲精進行禪爲 行者是故可念行五根佛言諸比丘若彈指問 施何況多行者攝取其要若彈指問惟行精進根 四意斷若惟行念根以見四意止若惟行定根

覺意令身休止意亦休止若惟行定覺意令意住 多行者撮取其要若彈指間惟行法解覺意某經某 亦住志不亂不邪念若惟行護覺意令護行知所 精進若惟行愛覺意知所當愛令意得喜若惟行 經分別解隨順解若惟行精進覺意其身精進意亦 惟行正見以知古知今知始知終知內知外知苦 多行者是故可念行七覺意佛言諸比丘若彈指 知安身令見道護惡念安隱行事事皆如上說何 所習所敢歡樂變失及其歸趣知不貪之德是爲 「知盡知道知佛知法知比丘眾知學行事如六 間

井に追びらして古巫

一一占統

静思不殺若惟行正語不妄語不兩舌 行者攝取其要若彈指間惟行正思爲思出家思 特進行禪爲如佛教不是愚癡食人施何況 不惡

笑若惟行正命不以貪生活不恚生活不以 一凝生

惟行正業不殺不盗竊不邪淫若惟行正治

治四意斷之事若惟行正念以受行四意止 正定以思念四禪事事皆同如上說其彈指 間

歡喜受 如是何況多行者是故可念行八正道佛說是已皆 佛說禪行三十七品經

比丘避女惡名欲自殺經

西晉沙門釋法炬譯

技

如是我聞一時 比丘在拘薩羅人間住一林中時彼 佛住 舍衞國祇 樹給 丘與長者 獨園時有異

女嬉戲起惡名聲時彼比丘 起惡名聲我今欲於此 作是念 林 我今不 殺時彼 應

住天神作是念惡不善不類此 比丘不壞

長者女身語比丘言於諸巷路 欲自殺身我今當往方便開悟 四 榴 道 中 諸

時彼

爲我及汝起惡名聲言我與汝共相習近作不

七記注で語る欠目定型

得阿羅漢 四衢道 比丘避女惡名欲自殺經 爾時比丘爲彼天神所開悟已專精思惟斷除煩惱 我今且自殺身時彼天神還復天身而說偈言 已有惡名今可還俗共相娛樂比丘答言以彼里巷 地民语乌谷则 令汝得羅漢 雖聞多惡名 不由他人語 輕躁眾生 中上惡聲 中爲我與汝起惡名聲共相習近爲不正 不應起惱 用紀子見匹 然微然 上上進了見名名首条系 苦行者忍之。不應苦自害 令汝成劫賊 如汝自知已 諸天亦復 不成出家法 執心堅住者 聞聲恐怖者 加機 仁者當堪 亦不由 是則 是則林中獸 他語 法 耐 知 事

身觀經

佛

說

西晉 三藏 法 師

爲骨聚 家合爲至老 等好常 說 何以不畏 貪婬如 是 丘是身有肌膚髓 如然熾火如毒藥痛為旋凝人喜爲喜 時佛在 地 死 羅網貪姓為癡財錢穀金銀牛馬奴婢 佛言少樂多罪自 不復用爲狐 孔惡病 亦與病俱何 舍衞 常 血 國 祇 淨常洗 內 樹 心觀是如屠盂 所剪 給 不惡身會當墮 含 滿 狐 屎 獨 可 何以見是 尿自 袁 足慚常與 是 會 佛

物亦一切有死時對來亦不樂亦不可厭亦不可 如是為不可得人死時命去設使若干財索天下奇 苦合會觀是誰爲可者如時過去便命稍少命日 使稍忘之愛兒婦亦爾爲家室親屬知識 極意愛悅見見已死號哭不過十日過十日 八爲命故求命在呼吸本命亦自少極壽百餘歲 使亡去會當死何以意愛俱樂何以 疾河 知會當死當有何等樂人可墮貪姓設 可自樂無餘但 水如日月盡命 可自作善所自作善所應 疾是過去人命去不復還 故 一後後 自 靜

**电**兒 寻見 巠

爲是所 貪姪亦如是劇夢如夢爲有樂如黑虺如 八得不自足若得一分當那得自厭無有數三十 自 之是智所不久人亦墮惡如人見夢已寤不復 亦爾如多少亦 治生致財物自愛身命奇好人 狗得齒之不厭如是欲狗智是亦難得已得當多 樂遍之當 已見如是爲有人意墮有中天下一切萬 好謂有所益不欲受靜索爲毒虺自身如少 腐 於 爲 有 但爲除去 爾如病爲大小亦苦譬如骨無有 何等益人已途苦索受罪人 生 一隨行受 死時皆棄所有 釣 內

樹 亦有劇爲親 孔常漏爲六十三種爲百病極 天下樂耶爲取二百日骨骨百二十段爲筋纏 是人在天上舍樂亦天上色樹 得天上玉女巳得天人不厭 不淨如是爲不淨種爲從是本來如金塗餘物爲 涎唾 果實質少味多亡爲增結爲 寒熱 出從腋 風 紀身見笙 間 爲屎尿爲干蟲皆 已壞他爲從是不淨出從鼻中涕 死 下汗流 人誠可惡劇舍後 出從九孔處屎 亦在 一從身起 惡 爲 作 內 可惡 本道家常 今當 中 尿 和爲生革 處身所 出 那

佛說身觀經 道教如是 故香粉脂澤赤絮紺黛爲癡人見是爲是意亂如畫 亦如坑覆草人所抱愛後會悔比丘聞經跪拜受 何言上權系 经规则 The same

佛說無常經臨終方 唐三藏法師義淨譯

無上土 常起弘誓大悲心

稽首歸

依

爲濟有情生死流

一心方便正慧力

稽首歸依妙法藏 大捨防非忍無倦 利利他悉圓滿 故號 調 御天人 師

修者咸到無爲岸三四二五理圓明

**隨機引導非强力** 

法雲法雨潤羣

七八能開

四諦門

難化之徒使調順

**弗**兒氏字空臨終方訣附

一 孝九

時 始從鹿苑至雙林 稽首歸依眞聖眾 生者皆歸 生死迷愚鎭沉溺 稽首總敬三寶尊 金剛智杵破邪 大海深無底 無能免斯者 稱本緣行化 至皆歸盡 何言典旨紀 死 容顏盡變衰 假使 亦復皆枯竭 未曾有 妙高 是謂正 咸令出 灰身滅智證無生 亦 八輩上人能離染 随佛一代弘眞教 斷 事 無始 離 因 大地及日月 劫盡皆散 强力病所侵 不被無常吞 一能普濟 至菩提 相 纒 壞

無上諸 猶 還 諦聽眞實 佛法如甘露 何 千子常圍繞 上生非想處 漂死海中 如汲井輪 生 凡 死 夫 **獨覺聲聞**眾 亦如蠶作繭 如其壽命盡 除熱得清涼 共捨無常處 云何不愁歎 隨緣受眾苦 父母及妻子 轉輪 E 拉拉 當行 兄弟并眷屬 尚捨無常身 吐絲還自 循環三界內 七寶鎮隨身 是故勸諸 須臾不暫停 一心應善聽 不死門 耀

能滅諸煩惱

**弗**兌 
其 
玄 
空 
臨 
終 
方 
決 
附

孝九

仍言無情系

汝諸 如是我 實 爲諸眾生說所證法及調伏事爾時世尊重說頌 景 念是 爾時佛告諸苾芻有三種法 光 苾夠此老病死於諸 回 念實 出於世爲諸眾生說所證法及調伏事是故 澤是不可念是不稱意 聞一時薄伽姓在室羅筏城逝多林給 稱意 病死於諸 彩咸歸壞 不稱意若老病 由 此三事如來 世間是不可愛是不光澤是 世 問實不可愛實不光 死 內身衰變亦同然 於諸 應 世間無者如來應 何者爲三謂老病 正等覺出現於世 世間是不 可 獨 死

蘇羅等皆大歡喜信受奉行 **爾時世尊說是** 老病死苦常隨逐 此老病死皆共嫌 假使壽命滿百年 少年容貌暫時停 唯有勝法不 經 滅亡 已諸苾芻眾天龍藥 恒與眾 終歸不 形儀 諸有智人應善察 久咸 醜 生作紙 悉成 免無常逼 叉键 極 呵 闥 利 納

阿

佛說無常經

品尽了大

在我 好 的

产一孝九

節終 方 訣

常求諸欲境 不行於善事 云 何保 形 命

見死來侵 命根氣欲盡 肢節悉

眾苦與死 俱 此時徒歎 恨 兩 便翻

刀隨 業下 意想並憧惶 相 救 瀘

長喘連胷急 **喧氣喉中乾** 死生程 行 命

諸識皆昏 味 行 八險 山

咸 棄捨 任彼繩牽去 將至 琰

而 受報 勝因生善道 惡業墮 泥犂

無過慧 黑闇不過屍 病不越 怨家

怖 無過死 有生皆必 死 造罪苦切身

財貨 當勤策三業 他將 但持自善根 恒修於福慧 險道充糧食 眷屬皆捨去

路 傍樹 暫息非久停 車馬及妻兒

如是 譬如季 宿 夜聚旦隨

死 去别 乖離亦 如是 佛菩 提

是眞 阿蘇 分歸仗 處 叉等 依經 我略說 來聽法者應至心 智者善應 思

聽 徒來 法 使長 至 此 存 或在地上或居空 各各勤行世尊敎

孝九

掌至心面向 浴清淨著新淨衣安詳而坐正 無力者餘人扶坐又不能坐 **苾芻苾芻尼若鄥波索迦鄔波斯迦若見有** 終身心苦痛應起慈心拔濟饒益 恒 願諸 所 有罪業並消除 用戒香塗瑩 於人世起慈心 妙華遍莊嚴 界常安 西方當病者前 隱 常持定 **随所住處常安** 遠離眾苦歸 無邊 晝夜自身依 但今病者右脇著地 取一淨處唯用牛糞香 念思惟若病之 福 智 益 法 圓寂 生 湯澡

角然證於其壇內懸一綵像令彼病人心心相續 必生十方諸佛刹土與菩薩居受微妙樂問病 三途苦難非所生處唯佛菩提是真歸仗以歸依 時說法人當 、相好了了分明使發菩提心復爲廣說三界難 今樂生何佛土 地隨心大小方角爲壇以華布地燒眾名香 佛土 觀 好已復教請佛及諸菩薩而作是言稽首 等猶 爲說法 品冬ラナ 隨病者心之所欲而爲宣說佛 如 西方無量壽國一一具說 也病者答言我意樂生某佛世界 已復教諦觀隨何方國 佛身 令 因

念成就與 二第三亦如是說既教請已復令病人稱彼 應正等覺并諸菩薩摩訶薩願哀愍我拔濟饒 奉請 薩 至心然亦罪滅得菩薩戒既受戒已扶彼病人北 一戒若病 爲 受三歸廣大 滅眾罪復將弟子隨 氏糸ブ言 八团不 能言者餘人代受及懺悔等 懺悔 懺 佛菩薩生 悔畢已復爲 佛 國土 病 第

欲終即見化佛及菩薩眾持妙香花來迎行者行 出家苾芻苾芻尼及求寂等所有衣物及非衣物 時 號勿稱餘佛恐病者心而生疑惑然彼病 猶 尋即 便生歡喜身不苦痛心不散亂正 受用 如壯土屈伸臂項即生 之物可分三分爲其亡者將施 命終必不退墮地獄傍生餓鬼之苦爽前 迦等若命終後當取亡者新 者業障轉盡獲勝功德 衣等將以送之何 佛前若在家鄔 福 好 見心生如 之治 衣 及

餘人但為稱

因果十二因緣無明老死苦空等觀若臨命終看病

佛聲聲莫絕然稱佛名隨病者心

稱

隨形好乃至十方諸佛亦復如是又為其說四

向西方開

目閉目諦想於佛三十二相

臣糸ブ言

側 嚴 队 教 孝子止哀 餘同白衣若送亡人至其 **苾**芻能 讀經 著地面 勿復啼哭及 向日 者 於其 昇 於法 以 殯 餘 座 風 所可安 人皆悉至心 一 馬 其 亡 當 敷高 者 風 讀

後安坐

者

燒香散花供養高座

微妙經典及散苾芻然

最正 火焚或屍陀林乃 亡人百千萬億俱胝那庾多劫 十方供養 一菩提轉正法輪度無央眾趣大圓寂成 一諸佛聽受正法漸漸修集無邊福慧星 斷惑得六神通及三明智進人初地游 一切業報等障一時消滅 一技人大等以認的世傳 至土下以此功德因緣力故 十惡 四 於諸佛前 重五無

土滿三七偏散亡者身然後隨意或安窣堵波中或

何呪呪無蟲水滿三七編遲亡者上復更呪淨黄

摩地讀此經已復更散花燒香供養又請苾

各各自觀已身無常不人磨滅念離

間

台掌恭敬一心聽經苾芻徐徐應爲偏讀

臨終 方 訣

於 就 性 關

三与

佛說八無暇有暇經

唐三藏法 師義 淨奉 制

有暇之言然不了知云何無暇云何有暇吾今爲 園與大苾芻眾及 修善法時有其八事無暇修習云何爲八汝等當知 分别開示汝等諦聽善思念之若諸有情欲住 善逝世間 此世間大師出現所謂如來應供正漏知明行足 是我聞 知於此世間寡聞無識凡夫之類常說無 一時薄伽梵在室羅後城近多林給 解無上土調御丈夫天人師佛世尊宣說 八天等俱 爾時世尊告諸茲芻 獨

苦際說是法時有人墮在地獄之中受大苦惱是 鬼之中受大苦 趣菩提究竟涅槃盡諸苦際說是法時有人墮在 說是法時有人墮在傍生之中受諸苦惱是名第三 所證妙法善除煩惱能趣菩提究竟涅槃盡諸苦 **次諸苾芻於此世間大師出現十號具足宣說諸** 欲住。聖行無暇修習復次諸苾芻於此世間大 佛所證妙法善除煩惱能趣菩提究竟涅槃盡諸 出現十號具足宣說諸佛所證妙法善除煩惱 聖行無暇修習復次諸苾芻於此 惱是名第一欲住聖行 世間 際

提究竟涅槃盡諸苦際說 證妙法善除煩惱能趣菩提究竟涅槃盡諸苦際說 諸苾芻於此世間大師出現十號具足宣說諸佛所 法時有人生在邊地下賤懱戾車中不識善惡於我 中無所知曉是名第四欲住聖行無暇修習復次諸 現十號具足宣說諸佛所證妙法善除煩惱能趣 是法時有人雖復生在中國然受惡報聾盲瘖處以 眾不聞不見是名第五欲住聖行無暇修習復次 善除煩惱能趣菩提究竟涅槃盡諸苦際說是 於此世間大師出現十號具足宣說諸佛所證 是法時有人生在長壽天

手代言於善於惡不能分别是名第六欲住聖行無 暇修習復次諸苾芻於此世間大師出現十號其一 盡諸苦際說是法時有人雖復生在中國其身雖 自覺悟正證圓滿皆悉了知我生己盡梵行已立 異熟果報無今世後世無父母眷屬無化生有情於 受後有此事皆無生極邪見是謂第七欲住聖行 倒見作如是說無施無受亦無祠祀無善惡業緣無 佛所證妙法善除煩惱能趣菩提究竟涅槃 無阿羅漢正趣正行此世他世於 以手代言於善於惡悉能曉了然而信

申紀 に 兵 長 可 長 平

悉了知我生已盡梵行已立不受後有此等皆有生 極正見然無將導開出離門是名第八欲住聖行無 無苦邊際有人雖復生在中國不聾盲瘖痘不以 暇修習復次諸苾芻於此世間無大師現無十號 暇修習復次諸苾芻於此世間大師出現十號具 有受亦有祠祀有善惡業緣有異熟果報有今世 不聞諸佛所證妙法不除煩惱 有父母眷 正行此世他世於現法中得自覺悟正證 於善於惡悉能曉了不生邪見作 屬有化生有情於此世間有阿羅漢正 不趣菩 提 圓滿皆

宣說諸佛所證妙法善除煩惱能趣菩提究竟涅 逢我 盡諸苦際說是法時有人生在中國而所受身諸 常淨三業恒行十善勿爲無益致招後悔爾時世尊 修諸善品於善法律如說修行展轉相發展轉懺 有暇修習汝等苾芻此 具足了善惡言乃至生極正見汝等苾芻當知是 欲重宣此義說伽陀 出世得聞聖教諸根具足當生勇猛 有暇事汝等已得生居 根 或

若生難處不聞經

我已爲說八無暇

皆願當生有暇中

汝等至心應善聽

生在邊方鄙惡處 於傍生中受斯吉 長壽覺慧不分明 地 柱鐵山眾苦逼 針 恒懷 鬼中受斯苦 獄中受斯苦 天中有頂處 咽 居漢戾車 術害 苦逼 此處豈 此處豈 此處豈 常欲 雨注 此處豈能聞 此處豈能聞 耳不曾聞 展 河流成猛 屎刺刀 能問 能聞 聞正

癡鈍 誻 由 彼先身造惡業 人不信於三寶 一獲人身 即是人身牛 於有暇處 師不出現 見壤其心 居間世中 遇 復得聞正法 此 設 此人豈能聞正 此 種無暇 時登 盲膚症 人豈能聞正 無因果無尊親 至心聞正 能 缺諸 得聖果 過皆 聞正

多生無暇中

我說八無暇

復得聞 於生老 聞法行放逸 備受諸辛苦 若有聞正法 得住有暇者 正念能防守 伏大魔 修於梵 人聞我說 正法 死 中 斯人世希有 識暇及無 後當生惱 愛護自身者 我說明眼 不久當出 不能如說行 不隨諸有漏 巳捨無暇處 暇 悔 汝已獲 當除煩 若已獲 一切隨眠 是故 常求聞正法 轉迴八難 得昇於彼岸 善護於諸惡 如商人失 ラ 應勤心 個慢 人身 斷 財

音釋 歡喜頂戴信受奉行 爾時世尊說是經已時 獄圖 计袁也切 也切 確 遭鄰 諸茲芻人天大眾聞佛 蝮許也知 也偉切較 切圖 国 齧女圄冏 切許經 所 切切

孝九





