無上希有無比經





242.9



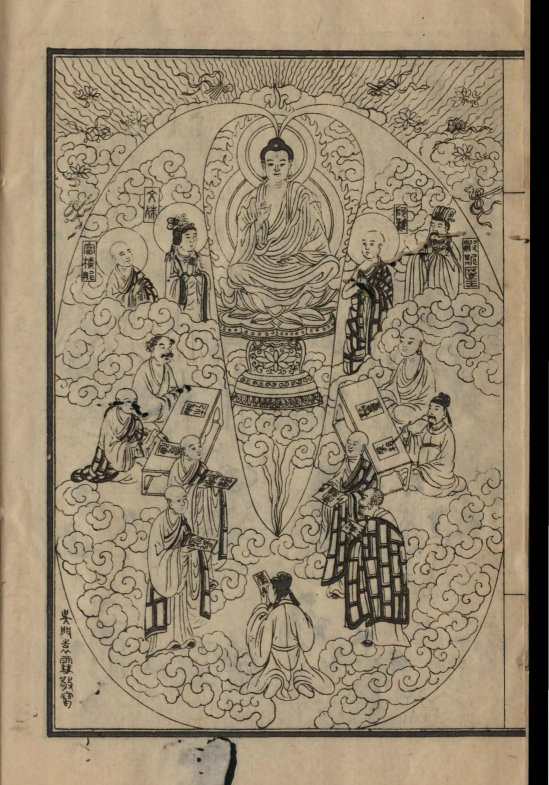


## 無上依經卷上

梁天竺三藏法師真諦譯

量造佛功德品第 丘眾千二百五 聞 一時佛婆 伽婆住王舍城迦蘭陀竹 八俱悉是羅漢 所

提迦葉淨命 橋 得自在善通奢 辦捨諸重擔獲 摩淨命漚樓 如淨 命馬勝 耶輸陀 淨命摩訶迦葉淨命舍利 摩他毗婆舍那其名 螺迦葉淨命伽耶迦葉 淨命賢勝淨命婆沙 得已利盡諸有結其 PP



比丘 大深法性從調易化善行平等修菩薩道一切眾生 伽婆蹉淨命 摩訶純陀 命摩 薩摩訶薩無量百千是賢劫中諸菩薩眾皆悉通達 尼青蓮華色比丘 大比丘 拘絺羅淨命優婆離 淨命富樓那彌多羅尼子淨 唯除 尼 訶 耶輸陀羅比 尼眾五 阿難在學 目揵連淨命 淨命摩訶 阿尼樓 百 地 尼綺摩比丘尼跋陀比丘尼難 劫賓 丘尼如是等各有眷屬復有菩 俱其名日摩訶波 如是等千二百五 **馱淨命孫陀羅難陀** 須菩提淨命 那淨命 離波 須婆睺 閣波 多淨 淨命 淨命羅 俱 命畢 比 命

心念若清信善男子善女人造此大高重 爲上首復有無量百千優婆夷眾毗提希夫人 量諸佛皆從他方世界來集一生補處聖者彌勒菩 眞善知識 一閣莊 ·日著衣 首 爲 爾時世尊爲諸天人恭敬尊重隨從供養於是 阿 上首復有優婆塞百千萬眾頻婆娑羅王以 持鉢 頂 新成雕飾裝 得無 眾 佛 礙 王 足 中承佛神力即從座起 陀 含城次第乞食我見一處大 向佛合掌而作是言世尊我 羅 畫內外宛密見 尼轉不退法輪已經 此事已 閣布施 偏袒 供 即生 右 養無 以爲

聽專思念之敬心信受善哉世尊願樂欲聞佛言阿 事妆能修行眾多利益憐愍世間作歸依處能令人 専唯願解 阿羅漢辟支佛等譬如蔗林竹林荻林若麻田若稻 天得道安 立塔中起塔如阿 如車人 閻浮提世界縱廣七千由旬其洲北邊廣大 大造 并 樂能拔眾生不住苦地是故 面亦爾其 說佛言善哉善哉阿難能問如來如此大 佛如麥子大此二功德何者 一个系文 四 事若 中悉滿須陀洹斯陀含 摩羅子大戴利如針大露盤 如來滅後取 佛 舍 爲勝今日 阿難汝今諦 利如芥 阿 那含 問 南

瞿耶 陀洹乃至辟支佛等若有一人盡形壽供養 中滿須 人以是 因緣生功德多不阿難言甚多世尊甚多修 香華鬘衣服傘蓋幢旛等阿難於意云 藥即具入涅槃後悉起大塔供養然燈燒香塗香末 洹 H 乃至辟 稠 尼縱 陀洹 因緣 稻 田 廣八千由旬其洲作半月形 空無間欽處如是 支佛若有一人盡形壽供養衣服飲食 乃至辟支佛等譬如蔗林竹林 稠密不空 生功德多佛言 如是阿難此 阿難 阿難 且置 此閻浮提滿 何是 耶 閻浮提州 尼 面 衣 荻林 伽陀是 爾其 須 湯

無上攻型釜上

難於意云何是人以是因緣生功德多不阿難言甚 供養然燈燒香塗香末香華鬘衣服傘蓋幢旛等阿 形壽供養 陀阿難 香末 食揚藥即具入涅槃後 蔗 是 員 弗於 林 因緣 香華鬘衣 且 衣 逮 林 置 月八 生功德多不 滿 服飲食湯藥即具入 瞿 荻林若麻田若稻田 服傘 須陀洹乃至辟支佛等若有一人盡 面 耶尼洲東弗於建 亦爾滿 蓋 幢旛等阿難於意云 阿難言甚多 悉 起大塔 中須陀 捏 垣乃至辟支佛譬 縱廣九千由 稠密不空 供 槃後悉起 世尊甚多 養然燈 如是 何是 燒 旬 香塗 阿

四千高樓圍繞入萬四千青瑠璃柱真金寶 多不阿難言甚多世尊甚多修伽 傘蓋幢旛等阿難於意云何是人以是因緣 槃後悉起大塔供養然燈燒香塗香末香華鬘衣 等若有一人盡形壽供養衣服飲食湯藥 越縱廣十千由旬其洲方人面亦爾滿中須陀洹 不空如是阿難北鬱單越滿中須 至辟支佛譬如蔗林竹林荻林若麻 世尊甚多修伽陀 洲天帝釋天宮住處有大飛閣名常勝 阿難且置東弗於逮洲 陀阿難且 陀 田若稻 即具 至 網羅 殿 置 辟 北鬱單 稠 支 佛

無上攻亞金上

善女人造作如帝釋天宮飛閣高樓常勝實殿 拘胝施與四方眾僧若復有人如來般涅槃 利如芥子大造塔如阿摩羅子大戴刹如針大 不及一千萬億分乃至僧祇數分所不及一分分 如棗葉大造佛形像如麥子大此功德前所說百分 欄階道純青瑠璃之所合成 天華遲布其地八萬四千綺飾窗 及譬喻所不及何以故如來無量故阿難且置 上金繩鈴 羅頗棃寶蓮華色寶等間厠莊嚴八萬 網四面張施金 銀寶 阿難若有清信 沙栴檀 牖毗 瑠 香 四 男子 千扶 百 種

及 取舍利如芥子大造塔如阿摩羅子大戴刹 養於意云何是善男子善女人得福多不甚多世 清信善男子善女人盡形壽供養若滅度後起塔 海須彌及鐵圍山并娑婆世界碎爲微塵以此次第 分不及 是功德 多修伽陀佛告阿難若善男子善女人佛涅槃 悉是須陀洹斯陀含阿那含阿羅漢辟支佛若 阿難若此功德不迴向阿耨多羅三藐三菩提 如棗葉太造佛如麥子大此功德於前所 一千萬億分不及一乃至算數譬喻所不 此閻浮提西瞿耶尼東弗於逮北鬱單越 美 如針 世

所獲福報盡娑婆世界微塵數作他化自在 樂天主兜率陀天王夜摩天王三十三天干

**况復轉輪聖王** 心場即終于大地的語及詞所說

如來界品第二

難佛婆伽婆般涅槃後起剎立塔造像供養

可稱量微塵算數所不能知云何如

如來希 有如來不可思議所以者何爲界爲

不可思議爲菩提爲證得不可思議爲功德爲法 可思議爲利益 為作事不可思議阿難何者是如來

界云何如來爲界不可思議阿難一切眾生有陰界

入勝相 非十二有分起緣是法無相若無相者是法 法不起無明若不起無明是法非十二有分起緣若 能緣起不正思惟不能緣起岩與不正思惟 無生無滅無滅無盡是常是恆是寂是住本 得至明妙善此處若心意識不能緣起覺觀分別 無所染著遠離無垢從煩惱觳超出解脫與 應過恆沙數不相離不捨智不思量 種類內外所現無始時節相續流來法爾 阿難譬

有垢汙棄之穢泥經百千劫過是已後有人拾取取

如意實珠莊嚴瑩治可愛明淨其體

如無價

若使 熟眾 風 眾生界自性淸淨客麈 若如實知正 本最清淨本是故無本虚妄思惟顛倒習起如地水 令生 五法菩薩得入阿鞞跋致位是諸菩薩復 得清淨不捨 障覆 一生尊重心起大師敬起般若起闍那起大悲依 妙法除煩惱障不應生下劣心以大量故於諸 洗 依本得住是本者無所依 生成熟佛法如是 我今應捨 垢無力無能與根本不相應無真實本無依 死相續與善根 淨守護保持不令墮墜是 我等著 煩惱不染著我若有煩惱不能染著是 塵煩 妄 寶 思惟之 煩惱染云 思惟觀是諸煩惱不起違逆我今應 種 煩惱應說正法解眾生縛若有 如 是 所構起我等能 相應如此煩惱 煩 阿難 眾生清淨界 何能為眾生說法 阿難如來在因地中依 惱之所汙濁諸佛如來 煩惱亦如是無真實 一切如來昔 如意實旣被 我 中此 爲 應 攝受 在因地 更 切眾生 煩惱垢 煩惱 思惟 爲 煩

耨多羅二藐三菩提阿難是如來界無量無邊諸

煩惱縛證大方便住無住處寂靜涅槃速

如量修達如來界無染無著能入生

悉無罣礙本來寂靜譬如虚 戴 滿不能塞若土器若銀器若金器虚空處等悉無 見 微 八萬 所 得法 薩 佛陀阿難是 垢 隱 阿 阿難是眾 穢究竟淡然清淨澄潔爲諸眾生之 蔽隨 難 地 四 大自 干法門十波 是眾生 生死流 切智 在 生界巳得出離諸 界於生 如來界於三位中一切處 地 漂 我說名多陀 一切無礙 没六 空 羅 死苦 蜜所攝 一切色種不能覆 道 無始 而起 煩 阿 菩 厭 伽度 中住至 阿

意咄哉眾生如 大 故我說具分聖道 見如來阿難如來昔在因地 如此 阿 如 切處一 界者亦復 切眾 無礙智 種 切 味菩薩 功德 如來在因地時依如實知依 生執相 於眾 開解 即在眾 如是於三位 能證 所 可 相續 說 無一 身 除 如 不識 觀 如來界通 中 如來 觀 相 過 相 切處等 視境

知一位经常

弟子眾 性淨故於眾生處無異相故無差別故 至世界窮盡不捨眾生為 潤能攝能潤能長一切藥草樹 亮潤滑最妙柔賢與其相應阿難譬 故來入三界現生老病死是諸菩薩生老等苦非 質有何以故已如實見如來界故阿難譬如豪富 眾法 在 唯有一男端正聰點保念愛惜瞻視養護情無 因地中依如來界修行善根利益 悉平等如正轉無 無量無邊恭敬圍 上 繞住於 利益事阿 微 妙法 木如是 無餘清涼涅 難是 如 輪正直 眾生爲此 阿 水界自性清 極 隨 如 成 一切諸 界 聖

叫鳴 **歩無穢** 人見諸 屍縫爛臭處其兒母親及餘眷屬見子 子者譬凡夫眾生 是兒稚 呼痛哉 濁心 無能 眾 此 喻 重 能 濟拔分出豪富長者即是菩 入此 漂沒有流 以顯實 已能證見未曾習法來人生死臭惡之 貪 煩冤懊 不厭臭 樂舞 深 戲不悟脚 穢 坑 義 惱 毋及眷屬譬聲聞緣 所言 是諸 自 沉溺生 救拔子 入坑中捉 死屍 親 死雖 苦 跌墮大 糞坑譬 雖 復 復 深坑糞穢 墮坑驚唤 隆 於 出 如是 良 淨 乘 其 馳 阿

知人的科教工

而 因 柔潤 修 性 從是性 摳 演說正法 可言說 現受身擠拔眾生 無行 和拘舍 人是處是性平等是性無異相是性遠 無盡是 一切聖法緣此得成 故汝 廣 超出二界脫諸 無不行無心無心法無業無果報 應 滅 性常住 大是性無我所是性無高下是 羅攝持般若 知 眾 阿 難是 苦 是 阿 難當 阿 性 波羅 難是 眾 累 明淨阿難云何是性 一切聖人依 縛 生 知 蜜雖 界是 如 如 更 是菩 有煩 界 因此 聖 性 惱不能 有

如來界信樂正說深味愛重一切賢聖人戒 恆沙數一切如來不共真實 得成就是故此法名為法身是法者相 顯現故我說之爲諸聖性阿 來界非 知阿難云何如來為界不可思議 智非有解是依是持是處若法不相 爲如如無顛倒故名爲實際過一切相 人行處無分別智之境 亦是依是持是處是故我說一切法 有非無不染不淨自性無垢清淨 從此法出而得 界故名第一義 難我今說 阿 攝 如 相 顯 定 離 現名 阿

年 在 大大

達二者煩 難有二種法不可通達一者自性清淨法界不 法相應能聽能受能持諸菩薩聲聞緣覺信佛 界在有垢地淨不淨法俱在一時是處不可 知此法 惱垢障不可通達唯阿鞞跋致菩薩 阿難如來爲此界性不可思議 得解脫成阿羅漢成辟支 佛非 其境 思 通 阿

上菩提與十種分相應汝當知何等為十一者自性 伽婆在無漏界一切種障示盡轉依寂静 阿難何者如來阿耨多羅三藐三菩提諸佛 明淨是

清淨法界體故何者名生起緣出 是菩提道生起緣處何者名滅盡緣三品 二者滅盡緣故三者正熟思量所知法果故 藏至極清淨是名轉依法有四種 離道所得轉依寂靜明淨聲 二者 何者名為菩提自性十地六波羅蜜 七者行處八者常住九者不共十者不可思惟 爲菩提自性阿難是界未 類依因此法示滅盡故何者所知法果已正通達 因緣三者感障四.者至果五者作事六者 間緣 煩惱戴我說 一切世 相一者生 非其境 起緣故 阿難 即

無上攻逕给上

4 个条件

修習般若 者爲四一者最淨二者真我三者妙樂四者常住 如來 棄背大乘法二者邪執我見二者畏生死苦 利益他眾生事阿難有四種菩提無上 難聞佛語已於眾會中即從座起偏袒右肩右 如證 菩提故名菩提性阿難有四種法為得無上 顯 悲 現 波羅蜜三者修習破虚空三昧門 何 故 得果故何 阿難有四種感障菩提果何者 爲四一者願樂修習摩訶衍法二者 阿難是轉依 者名法界體 相是轉依者則 滅諸相結 佛 四者 婆 四 最淨

世間中有三品眾生一者著有二者著無三 汝行利益多眾生故為令人天得 有無著有者復有二種一者背涅槃道無涅槃性 是時世尊唱言善哉善哉阿難能 膝著地曲躬恭敬頂禮 已過 唯願慈善大悲尊 能說能行甚深 云何法是菩提因 仰恭敬信受善哉世尊願樂欲聞 怨結諸怖畏 佛足合 憐愍 云何 故我 示度有 掌向佛 道 我 等分 安 流 而 佛告 別 說 說 者 偈言 阿

#二位紀21

者直向無上菩提一道淨解脫門如來顯了開示正 種異學 能自出著 是人等已住愚盲必墮險怖大闇之中於 有增上慢人在正法中觀空生於有無二見是真空 生信心堅著我見不愛正理我說此人同破 **有方便行無方便復有二人一者在佛法外九十六** 入黑穢棘刺稠林以生死縛作於後際 阿難是等眾生非佛弟子佛非 涅 外道如支羅歌波育婆等二者在佛法 願樂生死二者於我法 斷無者亦有二種一者行無方便二者行 中不 師 生渴 非 落闡提網不 仰誹 曠 歸 野地 外道復 依

高强堅住不動佛言阿難若人貪著三有誹謗大乘 說於中生空見我說不可治阿難若 須彌山大我不驚怪亦不毀些增上慢 如一髦髮作十六分我不許可行有方便亦有一 聞 遊 等一相至得正道其心安止住 他少事而住少得云足不著有無者最上 乘唯修自利而不能為利益 行有方便如二乘云何 大乘是人不著生死如闡提不 行生死不被染汙修大悲心以爲根 有人執我 事一 無住處清凉 行無方便 本志力 見如

文型法一

能證 阿難 復有著 事爲足是緣覺障爲除此障我說菩薩修行大悲是 闡 提障為除此障我說菩薩 切處謬執我見是外道障為除此障我說菩薩 障 得如來法身無上菩提 闢 提二者外道三者聲聞 不著有無修行平等唯 提 無行有方便不著有無行平等道名正定聚 我說菩薩 波羅蜜法 喧 邪定聚若 於生死中厭畏疲 修行破虚空三昧門背利 人著 無 除 修 何 四 者爲 行信 行 者緣覺有 此 無方 餘 樂 極 四棄捨大乘 是聲 大乘 便墮 有 四 四越障 真法 盆 聞 障 定 他

實苦中 切凡夫 波羅蜜三 來法身 倒若觀 倒 難色等諸法悉皆 四種 想諸法無 觀色等法 倒能 人有四種惑 執內五陰起顛 四四 而生樂見 如 者 來 我 證 無上攻徑往上 真我 是無 妙德法 何 者 生 來 於無我中而生我見於不淨中 波 常苦 為 我 無常 無 為除此藏說 羅 四 想諸法不淨而生淨想是名 上最 倒 蜜 一者常住波羅蜜二者安 即成顛 無我不淨不名 而 生常 四者清淨 見於無常中而生常 妙法身四德 想 倒治此 四聖道因此 諸法 波 占 羅蜜 皆苦 顛 顛 波 倒我說 倒 阿難 是 勝 見 道

境界阿難若有眾生信如來語能見法身常樂我 是眾生者無顛倒心生真正見云何如此阿難如來 修住無常修 如來法身四德道所至處是故法身常樂我淨非其 修住無我修如來法身最極清淨應當修習背清 斷云何如此如來法身最勝常住應當修習背常 生淨見阿 一住不清淨修因此倒修聲聞絲覺所住之道非是 住於苦修如來法身最勝真我應當修習背真我 聞緣覺 難如來法身是一切智一切種智之境 如來法身最 不能觀察如來法身顛倒修習不可拔 上妙樂應當修習背妙樂

如來身是等眾生從明入 法身是真常樂我淨波羅蜜若有眾生因勝妙道 **聲聞人者怖畏生** 財分阿難一闡提 真子佛心 爲除此藏我說修行願樂大乘依因此法 道 執 修習般站波羅蜜依因此法 諍故三世佛一切處及 內五陰而起我見心安快樂 切外道 愛念從 **水型省上** 邪執 死於苦姨處而生於樂爲除 佛 人棄背正法生死臭穢深 我見而生取著色等諸法 口生得佛成就 明從安隱處至 我說乃名真 從法 勝樂處

與諸眾 世樂波 四德一切如來實稱法界不著有無如大虚空 最究竟過三際家女住 利 何者生緣惡即是無明住地生一切行如無 菩薩爲四種障不得如來法身四德波羅 四一者生綠藏二者生因藏三者有有 羅蜜 事所留住故得於常住波羅蜜果阿難 生不和 習破虚空三昧門依因此法得具足分世 智菩薩大悲依 果阿難緣覺人者不能觀察利益 合住獨處思惟心安快樂爲除此 因此法恆偏十方為諸 阿難一切阿羅漢辟支 眾 修 因

惱是其依處未斷除故諸阿羅漢及辟支佛自在菩 起三種有何者無有緣三種意生身不可覺知 無漏行三種意生身譬如四取為緣三有漏業為 業何者是生因或是無明住地所生諸行譬如無 細虚妄起無漏業意生諸陰未除盡故不得至見 蜜因無 生諸業何者有有緣無 不得至見煩惱垢濁習氣臭穢究竟滅盡大淨 見無作無行極寂大我波羅蜜綠無 如緣三有中生念念老死無明住地一切煩 明住地起輕相惑有虚妄行未滅除故 明住地因無明住地所 明住地

佛法身是常是樂是我是淨波羅蜜汝應知阿難 未除滅故三種意生身無有常樂我淨波羅蜜果 者過 難無明住地所起因緣生死如二界內業難無 滅遠 起有 四種 失難無明住地所起方便生死如三 死如三界內過失難應如是知问難 得至見極無變異 離大樂波羅蜜若未能 無餘是諸如來 難一者煩惱難二者業難三者生 有生死如三界內生難無 爲 甘露 大常波羅 得 界 則 明住 蜜 切煩惱諸業 阿 易 一界內 四種 地 難 死 報 所 於 斷 生

菩提利益事有二種智一者無分別智二者無分別 行出過斷見故亦 相無垢清淨是其別相大 來法身大淨波羅蜜應知有二 諸行無常是名斷見若計涅槃常住是名常 切外道邪執出過我 大常波羅 過 解習氣縛 無我虚妄故大 顛倒常 則能證 不增盆常住涅槃出過常見故 蜜應知有二 樂我淨為其真果 樂波羅蜜 我波羅蜜應知有二種 得一切苦滅意生 見虚妄 種自 種既不損 人故遠 應 性清淨是其 離一 知 減 無常 諸 乘計 何者

安立一切眾生置於善道住三乘處是名利他復 利他從無分別智後乃至盡 四處一者妄見癡迷疑惑二者苦道惡道墮道三 無為復次利他與四功德分不相離拔濟眾生不 自利與三功德分不相離一者無漏二者偏滿 以嫉妬心以怨結心破壞正教四者以下劣心貪 切智 利他 二種智有二種事一者爲成 何 無窮無問無量爲脫生死三惡道苦 自利 名 自 利無分 生死際不作思量 脫身持淨 別智能成 就自利二 此法 法身滅 何 者 爲欲 爲

第一身者與五種相五種功德相 澄清此十九法與無上菩提恆不 甚深五者不 相應 名菩提 者甚深道理二者廣大道理三 者恆十 五無礙 一者不 阿 阿 難 相 難何者是菩提行處三 應 興 十六隨 此 可思量一者微細三者真實 可見六者難通達七者常八者 法無上菩提是真質相十九種 一清涼十二編滿十三無分 事自利利他是菩提事阿 順十七不可 者萬德道 種 相 執 應何者 道 離 理顯 哲提 者道 難 與其 何

無上衣巫兮上

身 用心三者稱眾生意作利盆四者與法身 **杳無爲**二者不相離三者離一邊四者脫 色種 恆 自 爲 體與五 相應於穢佛土示現種種本生之事或復示理 性清淨何者 好三者威德四者力能於諸眾生根欲性 爲體與 一時不 所 思 種 顯現一切無量如來 四者不共五者究竟清淨第一身者法 捨眾生第三身者般若大悲淨流 功德相應 四分功德 五種功德 相 者無 應一者三十二相二 一者不 分別 功德 可量 摩訶般若 不相 切障

或現初生出胎或現俱摩羅位或現受學十八明處 菩提常住法而此常住有二種法 菩提攝二身盡是故名為菩提行處阿難 或成佛道或波羅柰轉妙法輪或堅固林 或現諸戲遊於後園或現出家或現苦行或詣道 生不滅二者無窮無盡是名菩提 凡夫聲聞緣覺不能通達非其境界二者 是無上菩提不共相不共有二種一者不 昇兜率天或復示現從彼天下或復示現降神母 如是種種之事乃至盡於生 常住 死後 為作因 何者 可知若 般涅槃 不可得 阿難無

提處有五種因緣不可思議何者爲五 一義諦所攝三者已過覺觀分別思惟 有六 者一切所知處無礙故五者爲眾生利益 故二者自 能得五者於一切法最上品故六者生死涅 可安立故是名無上菩提不可思惟阿難云何 名菩提不共相阿難 無上菩提不可思議阿難一切如 餘 種因故不可思惟一者過語言境界二 無得者是不共法有五種一者如 在 不可動故三者清淨無漏界 何者是無上菩提不 四者譬 一者自性 事 如 可思 圓 甚 第 断

思議六道亦如是如來在東方不可思議離東方亦 者處三者 是 如來不可得受想行識亦如是即 為菩提 如是如來在 可思議 欲界不可思議離欲界亦不可思議色 即有法 自性不可思議即色是如來 住 界是如來不可得水火 可得離眼人是如來不可得耳鼻 四者為一異五者為利益 阿難云何如來為菩提處不 是如來不可得無法亦如 人中不可思議離人中 風 界是 不 阿難云何 可得離 是是 P

平岩山

平等住於無漏清淨法界諸如來等因此轉依 是名一異不可思議阿難云何如來為利益事 者是 如來住不可思議是名爲住不可思議 性清淨無漏法界是諸如來若一若異不可 可思議無心住如來住不可思議如是 爲 可思議寂靜住如來住 可 如是如來等一法界智慧 如來為 一異不可思議三世如來在一處住何者 思議十方亦如是是名 菩提住不 可思議阿難安樂 不可思議有心 爲 神力正勤威德 處不 可思 阿難 住 住 處 住 何

無 眾 世於世間中無譬類故是名不可思議復次真如 不被染本無垢汙不可思議阿難是名菩提不 有二種 生無 上依 經卷上 量 一者不可言說過語言境界故二者出 一利盆 是名利益不可思議復 次 可 P 思 思

音釋

轉梵密直 聯語也由切烏 厠 間初切丑 錯吏 末退也切 拘 切七 胝 切苦億梵 雕飾 角脈語 **吃也飾雕** 語沒切云職聊 也切 百 阿

云梵 跌 信語失徒 不具足結 具云也切 闡闡 一雕爛 演提爛膖 切此落匹 妄靡切切 也幼腐脹 切地也 **髦**莫 也高 切闡

無上依經卷下

如來功德品第

梁天竺三藏法師真諦譯

佛告 者三 相菩薩修四因緣一 難有百八十不共之法此是如來勝妙功德 相二者八十種好三者六十八法 持戒二禪定三 者 何者

脚無有坑坎二者行步平正無有斜 種 相 毋師長種種給濟苦難眾生去 一者足下平滿所履踐地悉皆平

無上改運送下

四者捨財捨諸

煩惱修此四

因堅固不動以

業緣

善法心無厭倦增長上上得足跟牖滿若菩薩修 足跟長行前三業更修 節二者其身方大端 <del>写</del>恭敬 自手塗傅酥油膏藥按摩洗浴衣 薩 輕潤澤細滑掌色赤好如紅蓮華若菩薩修 事 以 此業 此 却 逼 業緣得二種相一者手指織長牖 惱 僑 網密猶如鵞王若 緣得足 慢於 師尊長 行竊盜 正莊嚴具前三種 四攝 下輪 利盆他事以 起迎 相 見 菩薩 他 載 問訊 所 輖 於 愛 成 食 業 師 侍 不生貪 就 贍 此 父 立 因 視 母 業 輻 奉 直

尼拘類樹若菩薩方便巧修諸勝善法無 化三種 王蹲若菩薩未得之法勤求欲知巳 正法為 若 修 懷 施其湯 行 財若 意恆令清淨受施 蓝 慚愧遮惡 惡 薩 平等之事 他演說往 見怖 有眾生不平等業 業斷塞 藥於心 畏 不起以 病 來宣 者爲作 此 起六塵惡法不 者 業 爲 知 此業緣得陰 化不生疲 救護 作良 緣 足用亦知量 得 乃 身方 於 醫 至受用亦 貧 極 滿 馬藏 染身心 得之法 以是業緣 縱橫 施 業 若 中 病 菩 與衣 於 利 得

無力化終発了

業緣 喜施 業為其尊導安立善中除斷惡事以此業 壓煩惱不合汙心以此業緣得一孔一毛皮膚 薩 利 得 淨於尊長 根 菩薩於眾生 輕美飲食廣 與心無悔恪 七處滿若菩薩 多思惟義親近智 水若菩 業緣得身 薩 身洗持按 施無 衣 中為利益事修 此 服 飲 見善眾生 業緣得身金 毛上靡 限令多眾生 食車 者 摩於支提 值 乘即 善 右 旋宛轉 知識於 欲 四 與善 具諸 處除 悉得 色 正 勤 圓 若 尊 緣 法 飽 莊 屏 如 足以 得 長 師 同 薩 師 其 穢 自

下滿二 心無所畏 業 諸 於怨 者 修 眾 兩臂圓 業緣 此業緣 流 等 相 潤 有 猶 慈 得二 直 二者身鉤鎖骨如 珂 生信 得二種 此 須 雪 和 如象王 種 二一者 業 合語 欲 心 稱 頤 相 慈念 行 鼻立過於膝若 相 得 得 一者 者 施 四 四 種 档 攝 兩肩 財 攝 延若菩 取 平 整兩

無一個無光了

起三毒 無雜二者諦觀微密三者常修無間 難若十方一切眾生俱行十善如 種 第一業緣得足下平滿第一業緣得九種 善眾生修三學法 使 如 長以此業緣唯 制守護 蓮華 輪相二者足踝鵬滿三者手足士 阿難菩薩修行四種正業得三十二相 細輭五者得七處滿六者兩 天鼓 脯 倒 量等五者頸圓淨第 一者指纖長二者脚跟長三者身端不 善教 葉若 震 圓 視諸眾生 以此業緣得白毫 鉢羅華二者 此業 若 八者舌廣長九者 菩薩 一菩薩 沙 他修行見 弘誓心攝 順骨涌 緣 得菩薩一毛之相入一切毛 起慈 稱讚其美不 得梵音 恆說實 眼睫 此 敬心 業 修 起 受 聲 語 四業綠得餘諸 自 行 相 紺 緣 正 得二種 法 當 觀諸 者 師 餱 愛語美語 然成髻二 如迦陵 起毀呰 歡喜 肩平正 猶 子臆第三 於眉間右 以 世 如牛 此功德 此 指 相一者 讚 四者 頻 間 歎大 見有謗者遮 王若菩 網 如父如母 敷演正 伽妙響深遠 相 舌 業 密 不顛倒 旋上靡復 更 者決 廣 功德 百倍 復 者

鬱尼沙相入鬱尼沙功德千倍增長得如 響尼沙如是功德 共之法相好所 議修一切善離一切惡是種類無窮故是故如來 可思議為安樂利盆一切眾生故三者品類不可 然後能得菩薩一相入一切相功德離 節不可 增 界阿難是三十二相有三因緣不可思議一 然後能得菩薩一好人一切好功 思議修行數滿三 攝因此相好如來一聲偏滿 更增百倍得白亳相又 阿僧祇劫二者心樂 增 更

具相好不可思議阿難何者如來八十種好一者無

身常少十五者身潤澤十六者身自持 見頂二者頂骨無胲脉三者 四者廣姝二十五者面淨如滿月二十六者面具足 迴如象王十二者身柔輕十三者身不 安無能動者二十三者面部 身分滿足十八者識滿足十九者容 延九者身分不 如初 現七者耳廣厚長輪垂成就八者 神遠震二十一者一切處不背他 月紺瑠璃色 可壤 五者廣長眼六者 十者身節堅密 額廣平正四者眉高 如量不 儀 不逶迤十七 堅實 鼻高圓 曲 備足二十 長二

滿二十七者正容貌不壞色二十八者儀 者頭如摩陀那果三十二者足趺厚四指行時 右轉圓深四十七者毛色青紅如孔雀項四十八者 不斷 十七者手文明直三十八者手文長三十九者手 現三十三者爪如赤銅色高薄圓潤三十四者 著 十九者進止如象王三十者行法 腰圓大四十五者腹不現四十六者脔交 四十二者孔門相具四十三者步無廣狹四十 圓好三十五者指交莊嚴三十六者脉理深 四十者手足如意四十一者手足赤白 加灣 如蓮 印文 師 膝

皆香氣五十一者屑色赤潤如頻婆果五十二者舌 者隨眾生意和悅與語五十六者於一切處無非善 語五十七者先與語五十八者隨眾音聲不過不減 色赤五十三者舌形薄五十四者一切樂觀五十 毛潔淨四十九者毛右旋五十者口出無上香身毛 七者一切聲分具足六十八者善事顯現六十九者 一切眾生眼不能盡觀相六十六者觀無厭 五十九者隨眾語言而爲說法六十者說法不著六 十一者等視眾生六十二者先見後作六十三者發 音報眾聲六十四者次第有因緣說法六十

各一丈七十六者光照身而行七十七者其 七十八者髮螺不亂其髮 來八十種好莊 二者其身長 者根品智力五者欲樂智力六者性類智力七者 切處智力八者宿生智力九者無生智力十者漏盡 明淨七 處非處智力二者隨業智力三者定 見即調善佈畏 十一者身不傾動七 手足滿 嚴佛身阿難如來有十力 八十者手足有德 四者身不染著七十 眾 長 生 好 髮 色 便得安樂七十者 十二者身 光潤 相 阿難是名 五 猶 類 何 身淨 如青 智

無過 無減失十三身隨智慧行十四口隨智慧 梵輪於大眾中正師子吼阿難如來有四種 邪行正念三者雜 切智無畏二漏盡 因此智力如來顯說最 無不定心 阿難如來 失十 一無解 不共法 有三種念處一者正行正念二者 五無異想執六無非 精進無減失 正念 無畏三說障道無畏四 脫無減失 阿 一身無過 難如來又有太 大 勝處轉於無 九無念 個 口無過 智捨 減失 說盡 無畏 上清 悲之法 三意

無盡 獨 無邊 獨得開化眾生無有空過如來獨得第一導首 慧行 知 聖神通 知無色 來 他心通 可害滅 獨得 獨 十六窮過去 虚 得 問 界眾生種別如來獨得通達聖眾 如來 無有 圓 如來獨得金 如來獨得分別說法 智慧明了有不定答如 如來獨得自在無礙天 邊 獨得心自在法 阿 際變 智 難 圓滿 如 化 剛三昧如來獨得 神通 獨得 十七窮現在 無有 如 如 如 意 耳 來 獨得 過 獨得 獨得 神 自 通 失 如 如 圓

諸法非色非心心不相應如來至知如 解脫如來獨得三不護法如來獨得 獨得辯才無盡 具足如來獨得所授記 法輪如來獨得荷負眾住能捨重擔 全果圓 一、槃復 心佛不許可不得見佛 一切事成如來獨得一切諸 一切種智如來獨得金剛聚 更起心 無餘 如 如 如來獨得說一切法 獨 獨 前無有不 得 利盆 修 如來獨 因 他 圓 身 定 相 事 滿 斷滅 與處 如 如來 圓 悉皆如理 獨 獨 智 切 氣 如來

4. 一七糸夬

來為功德不可思議一切如來恆河沙劫無邊功德 在於惑地及於淨地相攝相 者無等五者利他六者 功德略說有六種一者具足二者 自 應未曾相離 在巧能 阿難云何如 無垢無淨

不可思議

如來事品第 婆羅門說無因果說不平等因果之法我即制伏 相八十種好而得成就如來如理通達因果若沙門 阿難如來事有十八如來無比最妙最上無有及 **介諸眾生起奇特心恭敬供養此第一事因三十一** 

拔斷惡欲增長善欲此第六事因欲樂智力得 負處此第四事因禪定智力得成如來了達上 記心輪三者示教輪訓導弟子以成聖眾若 自業自受無有自作他受果者若沙門婆羅 墮負處此第二事因是處非處智力得成如來 邪教度業度受便能制伏令墮負處此第三事 力得成如來知見三品眾生邪正欲樂如實 如理為說令其下種成熟解脫此第五事 門有勝負心說違逆法對治正典便能制 力得成如來教化顯三種輪一者神通 輪二 令喧

年 一 日 紀 名

心若執常見沙門婆羅門便能制伏令墮負處 達無礙若增上慢沙門婆羅門未得羅漢謂言 九事因 障礙 明見 宿生智力得成如來明見一切眾 道修出離道此第八事因至 受記若執斷見沙門婆羅 出離道法得解脫果障礙道法 眾生三種一者廳二者中三者妙 明了見宿命事說過去事爲令眾生 種 十事因生死智力得成如來自知解脫通 種 門此第七事因性界智 門便能制伏 切處 生死此 第

事因 削 修不修 因念無忘失得成 二念處得成 生爲利益事悉皆圓滿無有損滅此第 四無畏 除 行能說 者如 伏 濟拔此第十四事因大悲得成 利 彼 盆事最上善巧若有人問 得成 疑 此第十五事因三不護法得成 如 來 墮負處此第十 來 能立自正說能 於此三 佛 如來四威儀中隨從於 如來正 眼畫夜 一人無 教有能修者有不修 恆 染濁心此第 事 觀 破他 因 切眾 漏盡智力得成 邪 如來十力 說 如 此第 生 如來 在 如 勝

無上改逕釜下

議行偏一切處一切處無失隨行三世處不滅三寶 餘二法如來宣說得利益行此第十八事因一切 智及諸不共法得成如來阿難如是等如來事汝 順平等過作意境無分別相猶如虚空無有分別 p] 行法 界相稱故諸善男子是故佛說如來之事不可 示人令他悟解 阿難云何如來為事不可思議阿難諸如來 得 世間眾生不能覺 十七事因滅除 利二者行法 切佛土處所無礙一切如來 減損三者 習氣得成如來觀 知 雖依語言 行法亦利亦 顯現 與

中七 性 顯現自身如來言說非音聲性同其類音而說正 阿 歎品 來不取心為境界諸眾生心根性欲樂皆悉 難是名如來爲事不 如來住是事中如來身相不捨虛空性 萬五千菩薩 千菩薩摩訶薩於一切法得無 五千菩薩摩訶 於無上菩提起不退心 眼 淨復有無量眾生 摩訶薩 薩即 可思議佛說 得大乘 即得證見圓滿法身 妙光三昧復有 生 此經已此 阿 忍無 一切佛 數

從座而起偏袒右肩右膝著地頂禮佛足恭敬合掌 瞻仰尊顏以淸淨心說偈讚歎 時阿難於眾會中間佛說已歡喜踊躍得未曾有 於人法處無等等 有力不怖是實語 於諸三世眾生中 爲智爲勝極第一 所應伏滅悉示除 世尊大能不損他 如來有力無畏故 唯佛世尊更非餘 如來最尊無譬類 是故平等等一切 即是難思希有事 所應知法悉通達 非是險惡心迷醉

| 馬上攻型釜下 | 達一切根欲 | 諸眾生等大 | 切法處智無 | 足四辯無窮        | 種清淨無過 | 如來難伏無闕短 | 人依理正問 | 指如來最極 | 人有力能勝 | 生邪慢自矜 |
|--------|-------|-------|-------|--------------|-------|---------|-------|-------|-------|-------|
|        | 度一切教化 | 諸世法心不 | 念處無減  | <b>味充溢飽眾</b> | 四清淨故不 | 將導眾生至樂處 | 有能使如來 | 語至真無虚 | 是世間成口 | 尊折伏令除 |

|                      |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         |         | 1      |
|----------------------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|--------|
| 世典生詩事自治              | 世尊疲極為眾生 | 若人能行佛正行 | 若人巳到無餘滅 | 我今不能見正行 | 提婆達多為最上 | 若法可度令他得 | 巳示生死是過失 | 破結賊法佛已說 | 眾生放逸如來不 | <b></b> | 如來因智不可動 | 如來因戒淨無垢 | 見佛即生大般若 | 歎佛能除不吉祥 | 佛語能使心清淨 | 世尊名聞令渴仰 | 無明惑闇所覆蓋 | 世尊說法最第一 | 煩惱品品差別類 | 生人作光光之 |
| <b>4</b> 八 自 不 多 化 位 | 無上深恩云何報 | 是人唯修自利法 | 此人猶未報佛恩 | 修此持報世尊恩 | 一切眾生施菩提 | 猶如世尊行大悲 | 已明被方無畏處 | 魔王幻化佛已除 | 一切眾生平等視 | 偏视眾生根性欲 | 如來法海滿甘露 | 如來因定意澄清 | 解佛便得成種智 | 憶佛令心恆喜樂 | 大師正教脫生死 | 見佛令人喜無窮 | 是等極難不可度 | 凡夫值佛不開解 | 敷演種種對治門 | 1 夏二   |

13.

| 人不能如此       | 如大師識自 | 於世尊起怨 | 佛若起悠悠 | 我不見善實 | 尊無上大福 | 世尊爲解眾生結 | <b>通受苦悉無</b> | 切世間唯惡 | 如來不出  | 一年一个系 |
|-------------|-------|-------|-------|-------|-------|---------|--------------|-------|-------|-------|
| <b>福禮十方</b> | 似大師亦能 | 處黑闇復何 | 等眾生墮貧 | 行惡行亦如 | 依佛行正行 | 久受大悲之繋縛 | 因煩惱所纏        | 聞叶唤大音 | 有苦受逼其 | 草     |

| 100年次二年 | 飽眾    | 尊善法自具 | 本已來內外 | 尊洗濯諸垢 | 跡無聚無虚 | 世尊善識無上處 | 時開敷甚可 | 香視無   | 悲欲使眾生 | 切功德智力 |
|---------|-------|-------|-------|-------|-------|---------|-------|-------|-------|-------|
|         | 今頂禮能利 | 能為眾作盆 | 今頂禮真淨 | 於正法功德 | 今頂禮兩足 | 一切險難皆出離 | 是佛華我頂 | 相圓滿超諸 | 我今頭   | 尊示現及法 |

所敬最勝人 猶故恭敬

間 斷 盡善圓滿 我 頂 禮

最勝

爲愍眾生欲拔濟

令度生 一方便不 死險難坑 修 我 今 頂 禮世歸依

頂禮無喻 妙色身 頂禮能說甘露法

頂禮清淨離垢智 頂禮一切功德林

佛告 品第 阿難汝可受持此正法門爾時 阿 難長跪白 佛

我今從佛聞此深法得未曾有頂戴奉持世尊當 何

名此經云 何受持佛言阿難此經名無上依亦名

法皆悉得成 處一切眾實 經真功德聚無 切善法 得生長善法亦爾皆因此經 行最爲第一若 **一種法受持此經何等為十一者書寫二者供養** 自誦 亦名攝善法亦名清淨行亦名行究竟 九者思惟十者修行阿難此十種法 四者諦聽五者自讀六者憶持七者廣 巳生現生當生是不放逸之所攝持 悉皆出現 阿難譬如一切樹 量無盡 經說聲 持此經 聞法若經說綠覺法若 阿難譬 得增長 林藥草 如 如意 復 阿 能持 阿難 說 切

西之文型を「

無一任紀老二

切諸眾 那羅摩 優婆塞 無上依經卷下 在 大會 薩 種 有法門 性 世 法 相續不 此經 睺 七實常隨此經 菩薩摩訶薩帝釋梵眾護世天等聞佛所說 優婆夷天龍夜叉乾闥婆阿修 生 羅伽人非人等演說此經何 歡喜踊躍信受奉行 類於如來處深種善根佛說此經 所攝最為第 絶 阿難汝可展轉廣為 亦爾若住於世佛 一阿難譬如轉輪 比丘 羅迦 以故 欲 巴 阿 令

第十三紙萬藏作負

音釋

也旁切載阿也腿啊 些 載 護將 蘅 與祖毀几顏盈 兩輛轂 臍奚也切也之 蹲 文古 同切胶 切腓時紡滌 切柯 頸 腸兖切切 屈庸 開頭居也切 輻 蟠官 逶 莖郢 躶 切方 也切迹也切赤郎 ナ 切透液 體果 鵬 切并透於涎羊也切圓丑 列迤為也盆 臆 直凶 **磨**委切 切胸於也切 寐五曲迤 瞼 也力 跟 切胸於也切 覺故貌余切居 切足古 支 也切 奄 腋 踵痕 趺 睫 肘羊也切 切古切方切子脅盆 踝 葉間切瓦胡

也裹

說未曾有經 後漢 師

如是我 一舍城 一一百五十 彫飾 正念夕 牆壁嚴整 聞一時佛在王舍城耆闍崛山與大比丘眾 食 俱爾時尊者阿 無 見 有 有 風 一處新 麈 隔寒 晨 大 舍 暑 朝著衣持鉢人 尊者 重閣高顯 阿 難

以如芥子舍利起塔大如巷摩勒果其刹 作是念若 四方眾僧若如來般涅槃後若 有善男子善女 如是 有善男子善女 嚴 之

槃蓋如酸棗葉若作佛像乃至如麵麥是一 功

佛像乃至如麷麥是一功德何者爲多爾時世尊告 如菴 壁 難言善哉善哉 後復 多爾時尊 佛言 勒果其刹如針 已往詣 無 能 有 有善男子善女人以如芥子舍 有 作 加是 世 風 尊我 塵嶂 處新 者 佛 阿難汝爲多人故爲安樂眾生故 妙麗 所 阿 於 隔寒 作 心恭 乞 上 之舍布施 彼 大 處晨 暑 食范還 舍重閣高 施槃蓋如酸棗葉若 敬 便作是念若 頭面作禮 朝著衣持鉢 四方 本處飯 題戸 眾 食竟 有善 利起 僧 牖 於 男 面

世尊甚多善逝是善男子善女人得大功德佛告 於汝意云 須具足 哀愍世 香華妓 闊 間故 何 稻 南 如 給至滅度後 樂燒香塗香末香幢旛寶 人盡壽供養衣 麻叢林無空 狹其中人面 阿難諦 此功德甯爲多不阿難白佛言 得須陀洹 爲大眾故爲多饒盆 聽善思念之閻 缺 斯陀含 似如車形 鉢飲食 一起塔 處 猶 如 阿 如是 各 那含 天人 浮提地 起 坐 體 塔 故乃 醫 地 如 阿 阿 一藥房 滿 是

單越 難置 奇特 功德 耶 天青瑠璃 尼 廣 復 彼 是 是 有八萬 有弗 告 萬 是 閻 天帝 覆其 由 浮提 間厠黄金以爲 阿 難 延 亦復如是 上金沙布 于逮廣九 四 釋大莊嚴殿復有八萬 八面正方於彼 功德復次阿 復有瞿耶 干 釋提桓因大莊嚴殿彫文刻 寶柱 以天青瑠璃 作大功德 地奇妙栴檀 尼 田延人 羅 難置是弗于逮 廣 網 中人悉亦如是 彌覆其上布以 復次阿 面圓滿 由 以 間厠黃 四千寶 爲欄 延 於 復 面 復 微 瞿

殿施 男子善女人以此因絲得 是天帝釋大莊 四千天 校飾 世尊甚多善逝此善男子善女 釋大莊 難置 有善男子善女人作百千億 四方僧復有善男子善女人 此 紺寶窗微妙嚴麗校 楯復次阿難是天帝 復 嚴 四天 尺質月型 ·如上 殿有八萬 嚴殿施四 下功德 佛告阿難若 四千 復 大功德 置 方眾僧於汝意云何 釋 樓 釋大 飾如上 櫓館閣 有善男子善女人 於佛 莊嚴 桓 釋 復次 阿難 提 因 四出 殿復 桓 大 般涅槃後 功德 白佛言甚 阿難是 因 圍繞 是 善

時佛告尊者阿難汝諦受持此法阿難白佛言受 脫分知見解脫分復次阿難如來無量功德有 難此名未曾有法是一切清淨妙法方便我以是故 皮羅蜜禪波羅蜜般若波羅蜜如是等無量功德爾 世尊此名何法我等如來法中當云何受持佛告阿 一倍不及 芥子舍利起塔大如 如酸棗葉若造 阿難當知是如來無量功德戒分定 千倍 檀波羅蜜尸波羅蜜羼提波羅蜜 萬倍百千 佛 形 像 菴摩勒果其刹如 萬億倍所不能及 至 加麵麥 此 分智慧 功 上施 可

殷 來善根 聞 當作如來善根功德種子一切眾生聞者得入 屬婆迦留羅緊那羅 勒囑汝此法當數數廣爲諸天人 巳歡喜作 功德以是 禮 因緣故 摩 離諸煩惱悉皆成佛諸比 睺 羅伽 非人等分別 阿脩羅龍夜

大智可亞

獨多也 鏤雕刻也相欄檻

也切

未曾有經

4

艮二

尊眾所 次第行乞遙見一所有大 卯是我聞一時薄伽梵在王舍城住驚峰山與大苾 方大德 人能造如是高廣層閣嚴麗約飾甚可愛樂奉 可 愛 阿難於日初分為乞食故著衣持鉢入王舍城千二百五十人俱及無量菩薩諸天人等爾時 槃後起窣堵波其量下如阿摩洛果以 樂既見是已內自思惟若有諸善男子或善 僧眾復有諸善男子或善女人於諸 起行月聖 唐三藏法師玄奘奉部第三譯 層閣營構初成嚴麗綺飾 佛馱

スを本条

次第行 起 女人能造如是 來 可愛樂既見是巳內自思惟若 向者 所到 為 出 復有諸善男子或善女 棗葉或造 乞遙見 還 許 於 安置 爾 本 E 頂 時 處 日 初分為 禮 高廣層閣嚴麗綺飾奉施 尊 世尊 食訖 者 像 所有大層閣營 阿 樹 雙 乞 足却住 既作 **兤麥** 表 食故著衣 衣 鉢 利 人於諸如 洗 是 如是二種所 構初成 有諸善 如大針 足 念 一面白佛言 持鉢入王舍 已於 於 王 來 F 般 男 嚴 食後時 舍 四方大德 城 生 安 綺 世 漏 相

無量眾 以妙梵語告 或造佛像下如軈麥 故我 置 窣堵波 別解說 閥南狹 如來 其中樹以表利量 今者請問世尊 生哀 如是 阿難 其量 即 是角月型 怒世間 形 於 阿難曰善哉善哉汝今 市如 如車 大義汝今諦聽極善思惟吾 此方南贍部洲 白佛唯然世尊願樂欲聞爾時世 廂人面亦爾假使 諸天人等令得 如是二種所生 惟願如來哀愍 阿摩洛果山 如大針上安 縱 佛 廣 大義 相輪 周 為 爲 漏 馱 欲利益 於 市 說 聚 都 爾時 中合為 利益 七 如 如 何 當為 千踰繕 者 艮 安 寮葉

樂燈炬 段或甘 波高廣 尊復告阿難且置此方南贍部洲於此東方毗提 **湄甯為多不阿難白佛甚多世尊甚多善逝爾時** 或一 承事 亦無 彼 一供養奉 嚴飾塗香末香熏香華鬘 光明讚歎供養汝意云何由是因綠彼所 一一般涅槃後如法焚身 蔗林或蘆葦林 果或不 滿 隙 如甘 無 施上妙衣 有間隙如是假使偏贍部洲或預 還果或 族等若· 或竹林等或復稻田 服飲食 有 阿羅漢或諸 一家於彼聖眾盡 收其遺骨起翠 上妙旛蓋 卧具醫藥及諸 獨覺嬰塞 實幢 胡

羅漢或諸獨覺畟塞充滿亦無間隙如甘 東方毗提訶州或預流果或一來果或不 於中合為一段或甘蔗林或蘆葦林或竹林等或 稻田胡麻田等畟塞充滿無有閒隙如是假使偏 何由是因緣彼所生福甯爲多不阿難 縱廣周市八千喻繕 收其遺骨起窣堵波高廣嚴飾塗香末香熏 **卧具醫藥及諸資緣於彼一一般涅** 妙旛蓋寶幢音樂燈炬光明讚歎供 彼聖眾盡形恭敬承事供養奉施 是抗月徑 那形如牛月八面亦 槃 白佛甚 蔗等若 還果或 養汝意 妙衣 後 爾 如 假

嚴飾塗香末香熏香華奠上妙旛蓋寶幢音樂燈 供養奉施上妙衣 一一般涅槃後如法焚身收其遺骨起窣堵波高 間隙如甘蔗等若有一家於彼聖眾盡 隙如是假使偏彼西方瞿陀尼洲或預流果或 果或不還果或阿羅漢或諸獨覺髮塞充滿亦 或竹林等或復稻田胡麻 亦爾假使 服飲食卧具醫藥及諸資緣 尼 時 於中合成 世尊告 縱廣 周 阿 難 田等畟塞 币 一段或甘蔗 九千踰 且置 東方 充 林 满 毗 提

具醫藥及諸資緣於彼一一般涅槃後如法焚身 盧洲 獨覺嬰 田等畟塞充滿 阿 段或甘蔗林或蘆葦林 且置西方瞿陀尼洲於此北方大俱盧 十千踰繕那地形四 歎供養汝意云何由是因緣彼 難白佛甚多世尊甚多善逝爾時 一形恭敬 塞充滿亦無間隙如甘蔗等若 預 志治月型 流果或一來果或不還果或 承事 無有間 供養奉施上妙衣 隙如是假使 方人面亦 或竹林等或 阚 所生福 服飲 復 世尊復 有 阿

以香水此臺復有周市入萬四千眾妙寶窗 多善逝爾時 窗 香水此臺復有八萬四千眾妙寶廠一一實廠覆 王帝釋有大層臺其臺依止入萬四千眾 旛蓋寶幢音樂燈炬光明讚歎供養汝意云 、遺骨起窣堵波高廣嚴飾塗香末香熏香華鬘 因緣彼 實柱籠以種種天青瑠璃妙寶珠網布 種天青瑠璃妙寶珠網布以金砂灑以香水假 垂以種種天青瑠璃妙寶珠簾布以金砂灑 所生福甯爲多不 世尊復告阿難且置北方大俱盧洲 阿難白佛甚多世尊甚 妙 以 金砂 實柱 何

男子或善女人由此因緣彼所生福衛爲多 帝釋妙寶 上安相輪如小棗葉或造佛像下如麵麥以前福 女人能造百千俱胝層閣高廣嚴 日佛甚多世尊甚多善逝爾時世尊告阿難日且置 有諸善男子或善女人造妙層閣高廣 洲及天帝釋大寶層臺假使若有諸善男子或善 如來般涅槃後起窣 馱都如芥子許安置其中樹 層臺奉施四方大德僧眾汝意 四方大德 僧眾復有諸 堵波其量下如 善男子 麗皆如 以表刹量 嚴麗 或 云 何是善

戒忍辱精進靜慮智慧及餘功德皆圓 佛我已敬受未審如是所說法門其名何等我當 十方六 爲諸 爾時世尊告阿難 一佛形 如來 聚於 分數分算分計分喻分乃至 像及 脫 趣教 何 解脫知見皆圓滿故如來無量 於三大劫阿僧企耶修 以故阿難如前福聚其 百分中 化神通皆圓滿故如來 曰汝當敬受如是法 不及其一於千 福聚不 分中亦一 量 鄔波尼殺 可思議 雖 滿故 無量 量 門 慈悲喜 布施 一勝戒 以是 阿

速成無 皆大歡喜信受奉 切圓 如來 說甚希 如是 佛告 **海**眾 淨白法 所無倒 上佛菩提故時薄伽梵說是經 曾爲天龍藥叉廣說乃至 阿 無量菩薩 門 難今此法門名甚希有能令眾 何 以是名字汝當奉持 恭敬種諸善根長夜 故世尊欲令如是 及諸 阿素洛等聞佛 阿 種 非 獲 難 當 得 利盆 知 生種 自 植 昔

第 一紙第二行詔下北

音釋

**瑜繕** 那梵翠蕉 音語蘇語 俞也沒也 時云堵云 戰限音方 切量観墳 及 切昌色正 兩切作進期 也解練

切

佛說如來師子吼經

元魏天竺三藏法師佛陀扇多譯

如是我聞一時婆伽婆住日月宮中勝藏殿上與大

比丘眾九萬九千億人眾俱菩薩摩訶薩八萬四 億那由他百千萬人爾時世尊告勝積菩薩言汝往

北方去此世界六千億恆河沙等諸佛世界復過

萬億算數世界之外有佛世界名日歡喜彼中

說法彼佛世尊於今欲說大師子吼方廣法門汝 佛號曰法上如來應正編知於今現命現住為

往聽善男子彼勝法門甚難得聞勝積菩薩即受佛

如來师子机理

將問 却 非人 師 男 種 彼世界現諸色像種種妙狀見彼如來所 遊 等皆作是念有 雜色於是世界六種震動十方世界有諸 叉乾 明故法 面 一戲編 答默 往 從 闥 何 觀 然 菩 所來勝積菩薩 如來出金色 阿修 薩 界 十方知諸大眾有疑念 而住爾時世尊目 坐 頂禮法 羅 何義故此勝積菩薩三 迦 面 樓 巴 法 光 羅 默然不 如來足巳 緊 偏 如廣 如 照 那 答 右 時彼 故 長青 摩 知 問

向 明我 佛歡喜踊躍白言世尊如我 何故 種 從座 種事 從昔來 隨已分善根 大悲放此光明願 我等說 一起整服 大 巳集彼 初未曾見此大光明善哉世尊願 左 功德坐蓮 實 非 國土皆共 、說是 肩前 無 因 說其意爾時電焰菩 至 無 佛所右 華 今見世尊所放 頂 愍 座 禮 膝著 放 時 利盆 如 此 會 眾 地 生 禮 無

大光

明

何

因

緣

疑電焰當知勝積菩薩是釋迦佛遣到我所歡喜世 是言世尊我亦曾見無量 思議莊嚴之事不可思議善男子汝見此 爾時電焰菩薩見如來身閻浮檀 分中 何 故 焰 諸 金 幢自在顯 故諸佛境界不可思議無量 佛 佛答言 如來 諦 明事善男子汝若 聽善思念之 放 如是 現 是 電 光 見 明初未 我 即 問法 汝所 聞 色所放無量 無 汝 曾 因 見 諸 明 p

逝佛言善男子此勝積菩薩我向 不答 疑默然 處來爾時 明善男子以何義故我 何來彼即不答默然而住善男子我見此事故 切法示真實道處是勝積菩薩於無等法中不 勝積菩薩白佛言 中而問我言善男子汝從何來佛 一切法性皆不可說我無辯才可能說言從 見不電焰菩薩答彼佛言已見世尊已見善 而住佛言善男子此族姓子云 如來告大眾言諸善 世尊云何世尊於未來世 問不答大眾 男子此善男子略 巳問言善男子汝 何 聞 所證法是 如 即生 問

山区市产礼空

p 說不可演離文字離上離下離來離去一切道斷 無可說一切諧法而有說者一切癡人所有言說 處非曾有處離相處離於一字所謂字不可演說云 非愚癡者亦有說法雖如是說而不覺知爾時光 是說法佛言善男子如是所說非但一切愚癡說 何答我爾時光音菩薩以佛神力而白佛害世尊若 不覺知爾時世尊告光音菩薩言善男子譬如世問 菩薩白佛言世尊願世尊說云何一切眾生說法 可演不可說不可見離諸眼道非積聚處非言說 那棃耶處離心意 意識離 因緣處無名無言

離實際如彼生盲以敬示時則知日輪及日光明捨 時名為辭辯若以無障無礙說時名樂說辯是故善 辯若已起心未言說時名爲義辯若至行法演說 緣故生善男子山谷是空音響是空因緣故生善男 生盲之人日光所照依日光住而不能知日輪何 男子一切眾生所有言說皆悉不離四法門義而 子眾生言說悉入辯中若未說時未起心時名爲法 聞是音聲善男子譬如世間深山谷中有諸音響因 日光何色若有餘人語盲人言日之光明有如是相 而日光明離諸名字非是眾生所可言說因緣事故

眾首彼眾一切天龍夜叉乾闥婆阿脩羅迦樓羅緊 等應當善信善念我說真實爾時住十地菩薩以 鬼畜生上至有頂皆悉編照爾時彼佛還攝光 彼慢 那羅摩睺羅伽人非人等從座而起合掌同聲作 義法時於彼三千大千世界六種震動有大光 照世界法 眾言諸善男子終無如是舌相光 明中復出無量百千萬光以彼光明照 欲求菩提者應於自身五陰 心善男子欲求義者彼人當 上如來出廣長舌偏覆三千大千世界彼 中求說是真實 於自身中求善男 明而有虚說汝 明告

神力是故終無疑惑之心爾時世尊告大眾言諸善 是言願世尊說願善逝說如實法義我等大眾以 善男子个我身是法 男子此乃是大師子吼我今欲說安樂利益諸眾生 牟尼如來應正 婆世界示種 眾生皆作如是大師子吼 子吼世尊若有聞此師子吼者彼諸眾生不得名 曜無量歎如來言善哉善哉世尊願一切 種 偏知於今現在現命現住為 相 而為說法爾時大眾聞是說 上如來爲利眾生是故 如今世尊在此眾

薩作如是言善哉善哉善男子如汝所說彼諸眾生 我菩提若於五濁惡世之中而能信受此修多羅是 善男子是我所護及是彌勒菩薩所護彼悉以肩持 大師子吼修多羅句生歡喜心乃至微言唱一善哉 佛所加若 彼諸眾生非種 微少善根功德而得聞此若能聞此如來所說 有讀誦受持為他廣說供養此經香華塗香 根若復有人得聞如來大師子吼聞已信受 種 種衣服寶幢寶蓋世尊當知是諸眾生 有聞此大師子吼修多羅句一經於耳 微少善根功德爾時世尊讚彼菩

我過去已曾化者亦阿逸多菩薩所護被人已竭 來一切所有供養之具而供養之若復有聞此真 善男子善女人滿十阿僧祇三千大千世界諸 隨何方處書寫供養此經典者當知其家則有如 前供養三千大千世界諸佛如來以是義故諸善 義修多羅句能信受者以信心故唱言善哉得福 子汝等若有信我語者應當書寫受持此經善男 離女身已降諸怨已能滅除諸煩惱眾善男子若 死大海巴降魔眾除滅煩惱已震法雷巳擊法鼓尸 爾時勝積菩薩電焰菩薩光常菩薩靜眼菩薩無 印灰市子九至

如外的一时条

來世當 諸善男子汝等應當 門時勝積菩薩及彼大眾皆大歡喜 說不可盡爾時世尊告諸菩薩摩訶薩言善哉善 何 眾生非 是等八萬 薩 菩 况具足讀誦 亦名 廣 蓋 世 是始種 宣說 得涅槃者世尊若有能信此修多羅彼 自在菩薩得 四千億百千菩薩 切障菩 此法 微 受持彼諸眾生 少善根世尊若聞 薩 門句世尊有諸眾 如是護持如來正法佛說 作光 大勢菩薩文 白佛言世尊我等於 明菩薩 所得功德百千億 此經 及 殊師利 生聞 普賢菩 此經 菩薩 薩 未 耳

佛說大方廣師子吼經

如是 禮雙足右 上上眾 積菩 我 百 積 九十百千俱胝 聞一時薄伽梵在日月宮中勝藏 唐中天竺沙門地婆訶羅等奉敕於東都東大原寺譯 苦薩 繞 微 覺 七市 塵等 佛 北 在 却住 說法 去 有 即往 此六 及無 世界 並 面 時 歡 量 一菩薩 法 恆 可 河沙 詣 歡 佛見勝積菩 摩 訶 見 薩 殿 切 上與 欲 爾 頂 爾 那 時

大大屋的子所紹

異色普 知 從座而 佛足各以 疑便 緊 而 眾見此 故 問 起偏 神變種 摩睺 默 已福莊 微笑 作如是言善男子汝從 明 十方 界 無言說天龍夜 朗青蓮 袒右 尊問 放大金 伽 切國土 嚴連藏坐蓮華座爾時電鬘菩 種 肩右膝著地合掌向佛歡喜奇 如 人非人等普大會 形色種種儀服來詣 一光其光 何 目 一地大 師 默然不答 叉乾闥 、震動是 間錯無 頭申普 何 婆 居心 阿修 時十方諸菩 視 眾 量百千 咸 勝 佛所 積 作 方知 住 迦 爾時 頂禮 種 樓 薩 種

明地震 垂悲愍決 得未曾有 大悲大導師 如今所親善哉世尊願說因 此眾疑 白佛声世尊我背曾 爾時電鬘菩薩 微笑非無 見無 因 以偈 量神 緣 願 佛 請 何 故 利 微笑惟 邓生

垂哀決定說

爾時法起如來端嚴赫弈閻浮檀 金 睴 焕 照 朗

薩白 不觀佛告電鬘如是如是 量 百千俱 因緣不示此相諦 佛言世尊我 胝 那由 見無 他微 量 聽 妙光 此大光明神通 神通光明未若 聽善思念之當爲汝 明 如 金 柱 H 來 電 昔 所

に可責用と礼座

力工是自一氏氣

菩薩於一切法中無字無說字性離故諸法無出 言所從來善男子此巳略說諸法實相善男子勝 笑 深 如是解 者 因 思 何來彼知諸法無有言說處不可得云 居 此 何 緣汝勿驚怖勿餘悕望 答今此 諸 不電 傾無疑惑電鬘汝見勝積菩 默然 切諸法無來無去云 佛 鬘言見善男子此 境界不 會眾咸 而不答 可思議願 生疑怪 我我見 堅固 善男 何 此事故 勝積菩 一汝心勿 薩 通 何而 生 问 思 問 議

心意識離諸因緣無名無言無作 說是真說者虛默不言皆應說法佛言如是善男 處日光中而不見日傍人 生說法而不知法佛告淨身菩薩善男子 積 無字本無言說何所言說善男子當知無說是 離故諸法 駅 淨身菩薩白 所言非 爾時淨身菩薩 無生 離想無有處 無趣趣正斷故諸法無 难虛默說法不虛默者亦皆說法而 佛言世尊唯 承佛神力白佛言世尊若 所離諸處所法 爲說以他聲故乃知 願顯說云何一切眾 無示過 現 無所 雅 眼 依 故 爲

て 方震市产れ 巫

言當 自身求欲求菩提以五蘊求說此實義句時三千十 生盲隨他言執非真實見是故善男子欲求法者於 當知皆悉入此四法句中真實義句本來不動如彼 事相應決了無 言說者斯入義 是諸法悉人人法界法界無字離諸字性非諸眾 知皆 而眾 因 緣故有響聲起如是善男子因緣和合字聲 一辯 生 四無礙智以言說者斯入法無礙智非 界空無有字善男子眾生所有音聲 以 因緣故而有言說如幽谷響谷空 無礙智以言分剖斯入辭無 滯斯入善說無礙智眾生所有言

我等大眾咸無疑惑爾時世尊再三觀覽一切大會 時十地菩薩等眾并天龍夜叉乾闥婆阿修羅治 明從大地獄上至有頂一切世界光明編 相普告大會汝等當知如來廣長舌相由實語得 千大千世界從其舌相放無量 所說應當敬受起真實信勿懷猶豫而生疑惑 如實義我等今者惟悕如來所證之法不悕餘法 緊那羅摩睺羅伽八非人等一切大會俱從座起 世界普六震動大光徧照佛出廣長舌相 同聲而白佛言惟願世尊說如實 俱胝那由他百千光 義 照 還攝 覆

大厅营币产礼至

幢旛幰蓋燒塗末香恭敬供養斯人則爲一切諸 大會說師子吼眞實之法若得聞者當知是 如是言我爲悲愍一切世間利益 唱言善哉善哉世尊欲令一切眾生 少況復受持讀誦廣宣流布種種華鬘種 會聞說此語威生奇特歡喜踊躍得 界作種 持安度眾生者彼即是我法起 利安諸天人是以今說大師子吼善男子 娑婆世界釋迦牟尼如來應正等覺現在 種形饒益眾生隨其所宜如 安架多眾生 如來我 吼師 未 種衣 人善 是 說 同

如汝所言是善男子善女人等功德 師子吼法若 之所攝護爾時佛讚諸 則於佛所有過不名真實供養諸佛若有善 女身摧諸怨障息眾結聚若有善男子 阿僧祇 乾竭生死海降伏眾魔銷諸煩 聞淨心乃至一 切如來若聞此經真實神通懷 三千大干世界微塵等劫以一 顧召斯人 處我當成熟亦為彌 兩肩擔我菩 菩薩言善哉善哉 稱善哉者 勒之 提 惱 切樂 善 善男 法

へ ラ 寅 市 子 孔 巫

元元是自己的名

如是之經不入其耳若有受持此經廣流布者歎其 利菩 爾時 如是經典令諸眾生悟大涅槃世尊若不久植善 信者當好書寫受持此經此經所在之處諸 子聞 八菩薩 積菩 無畏菩薩 辯積菩薩 則為真實供養善男子汝等若於 如來此真實德淨信稱數比前功德 俱白佛言世尊我等於後末時當廣流布 如是上首八十四俱胝那由他百 薩電鬘菩薩 辯勇菩 觀自在 薩除一切障菩薩作光 菩薩大勢至菩薩文 常光菩薩淨眼菩薩 我 佛遊 所心 週

音釋 校 諸菩薩言善哉善哉汝等應當如是尊重佛教受持 婆等普大會眾歡喜奉行 佛說大方廣師子吼經 法 德於百千俱胝那由他劫不可窮盡爾時世尊 第 剖 情后 切 憶 虚 佛說此經已勝積菩 一紙第二行 太原寺七字 繒偃 **薩并諸天人阿修羅乾** 

が置行さし至

力大廈的了呀紅

三

吳門于氏 比丘妙峯 施洋捌元 施洋五十元

師 佛說大乘百福相 子之座與大比丘僧千二百五十人俱菩薩摩訶薩 如是我聞一時佛在舍衞國普妙宮中坐寶 利菩薩於大眾中承佛威神從座而起偏袒右肩 膝著地合掌向佛而作是言世尊一切眾生根性 央數眾恭敬圍繞瞻仰尊顏身心不動爾時文殊 唐中天竺三三藏地婆訶羅奉敕 莊嚴師

名為如來福德所言福德其量云何惟願爲我

人長百届日四

利益如是所說大法言音皆以如來福德成就

別欲樂不同如來一音隨類演說種種無量咸蒙

ノラョデオ系

善道 悲請問. 有福德文殊師利假使四天下一切眾生皆悉成 言 義 分別解說 四者 善 饒 所 悉 如來 端 珠 子何 有 男 益 子汝 正勇健 無數百千眾 福德總為一聚 如是之義諦聽諦聽善 謂 德 文殊師 五者女寶六者主藏寶七者主兵寶 已超過 量 能伏 寶一者金輪寶二 利假使 文殊 聲 生 怨敵如是名為 爾時 聞 師 如是積數 及 利 閻浮提 辟支 世尊告交殊師 佛能 者象寶三者 滿百千倍成 思念之吾當 一切眾 轉輪 王 D 聖王 大 就 利 為

世界 積 在天王 梵 文殊師利假使四天下一切眾生皆悉 所 有 成 主 切 所 有 福 就 福德之量文殊師利假使四天下一 初 眾 有 德 福德 生 禪 魔 福 假 如是 E 皆 梵 使 德 如是積數滿百千倍 福德如是積數滿百千倍成 王福德之量文殊師利假使 悉成就初禪梵王所有福 中千世界一切眾 如 一中千世界主二禪梵玉福 積 是積敷滿 數滿 百千倍成一第六他 百千倍成一三 生皆悉 成 成 切

大季百福村經

禪降注大兩經五 師 干大千世界一切眾生皆悉成就魔 殊師利 量無邊億百千倍成一最後身菩薩福德之量交殊 切眾生皆悉成就辟支所有福德如是積數乃至無 如是積數滿百千倍成一獨 魔 雨滴 界 得 且置如是三千世界假使十方諸佛國土 首 主 成 第 就 魔醯首羅悉能知之交殊師 四禪梵 有大 何 中劫其 K 故 如劫 德有大 王魔醯 水積滿三千大 一烷巴 智慧 首 出辟支福德之量 將更成立 羅 有 福德之量文 醯首羅 千上至 利 於第 假使 所有 非

內 卵生胎生濕生 如是積數乃至 師利如是最後身菩薩及 有九 邊億 想 利諸 福 如是等眾生 百 是 佛 十九億一 德之量文 顯 無能 佛身所有隨好略說其數有八 千倍以是福德成 來 一無量 見頂二者鼻高修直孔不外 化生有 一一毛孔 一皆悉 一殊師 一皆 無 利當 具 邊 成就 色無色有 無 所 億 十方盡 知 有 量 百千倍 最後身菩 來 福 福 德 想 身 德 虚空界 身諸 成 一隨好 想 所說 積 非 福 孔其 切眾 種 文殊 文 德

フ夷百届日宮

**プラ百元木糸** 

識清淨二十二者威儀備足二十三者住處安隱無 文成就八者身迴如象王九者甲如赤銅薄 能動搖二十四者威振一切二十五者眾生樂見一 露現十九者身不逶迤二十者身相圓滿二十一 十六者面不狹長二十七者容色不撓二十八者 麗十六者筋脈潛 十三者身體端直十四者手指纖長十五者指文嚴 羅延六者骨節相連如鉤鎖七者行時去 如初月叉紺青色四者耳輪埵成 圓好十一者身常鮮潔十二者膚體 隱十七者身色潤好十八者踝不 五者身堅如 即

陀那四十七者身極端正四十八者一切聲相具足 文明徹三十六者手足交不斷三十七者手足光 四十九者牙利鮮白五十者舌色如赤銅五十一 止如象王四十五者行步如鵝王四十六者首 四十者先意與語四十一者毛孔出無上香四十 手足圓滿三十四者手足從心所作三十五者 三十一者脔深圓好三十二者脔分右旋三十三者 五彩三十八者眾生見皆喜悅三十九者 姝廣二十九者唇色如頻婆果三十者音聲深遠 滿四十三者威容如師子王四十四者 面如滿

て写自国目座

婆瑳 身毛 十六者 眾生語七十三者說法有因緣七十四者一切眾生 增不減 視眾生六 像六 而長五十二者諸根清淨五 門相具五 靡六 圓 十九者 七十一者說法不著七十二者一音普偏 十九者不輕眾生七十者應眾生音聲 光一尋六十七者常光照身六十八者 十四者身相洪大六十五者手足柔輕六 十二者身持重六 足潤澤 十七者手足掌如紅蓮五 務不出六 五. 十五五 十者 者手足有德 十五 腰 細稱 十三者身色光潔 者 臆前有室 相

一文 - 七者髮長好七十八者髮 十者髮青 福德 像 數滿足無量 月 三者 大乘百届旧座 量 者 提 如是 文 一者行順 者 頭 無邊 師 隨 賴 沙 利如 者 相 億 寶幢 像 復 四 者童 七 有 所 亂 者 者 像十八者牛 者 七七 男像十 毗 樓 勒 丘 五 瞋 者童 校

九者 十二者 者浴池像四十一者靈茅像四十二者 海像三十八者 者鸚鵡像三十者蹠俱羅鳥像三十一者鵝王 四者馬王像二十五者孔雀王像二十六者 十三者華鬘像四十四者寶短像四十五者尸利波 三十五者摩尼珠像三十六者瓔珞像三十七者 十七者迦陵頻 功德天女像二十 鳩鴿像 十二者 蓮華像三十九者難陀 三十三 金翅鳥 像一 者象王 者 E 像二 山王 十八者翡翠像二 十三 像三 像二十一者 者 十四者宮 彪 薩底迦像 跋多像 像 像 命 殿

者寶鏡像七十二 像 像六十九者 十三者藥草像六十四者乳牛像六十五 十者鉞斧像六十一者晉索像六十二者 樹像五 十六者殺 一剛杵 大阪百届月四 者 像五十五者戈戟像五十六者矛矟 十二 者 傘蓋 刀 者 像五十八 實 大 金 者指環像五十三者耳璫像 羊像六十七者 劒像五十者長鉤像五十一 像 龜 椎像七十者商佉 四 像七十三者種刃像七 者關輪像五十九者弓 白拂 河 像

端立垂手過膝十者陰藏不現十一者身縱廣等加 高平與 兜羅綿五者足跟滿好六番手足指網縵七者足趺 身之一相如來身相有三十二 尼拘陀樹十二者一毛孔有一毛生十三者身毛上 手足千輻 隨相福德積 華 十者鹿王像文殊師利如上所說 跟相稱八者蹲脯長如伊尼鹿王九者平身 **施像七十五者粉米像七十六者華樹像** 果樹像七十八者鴈王像七十九 數 網三者手足指纖長四者手足柔輭如 滿足無量無邊億百千倍 一者足下安平二 者輪 爲 師

齒二十三者齒白齊密而根深二十四者七處滿 珂 二十五者方頰如師子王二十六者味中得上味 羅華三十者眼睫如牛王三十一者眉間 靡青色柔輭而右旋十四者身色微妙勝闁浮金 五者身光一丈十六者皮薄細滑不受塵垢十七者 十者兩腋下滿二十一者死白而大二十二者四 兩肩圓好十八者身廣端正十九者臆如師子王二 **雪三十二者頂肉骨成文殊師利如是所說名** 處津液流出二十七者舌較薄能覆面 、者梵音深遠如迦陵伽二十九者眼 白毫色如

**大**匪百届月巠

スラ耳所本糸

身何等為二一者勝願力二者方便力以此二法生 故不與聲聞辟支佛共文殊師利有二種法生如來 是福德從施戒修大悲大慧方便力等諸功德生是 普偏世界利益眾生亦復如是文殊師利如上所說 文殊師利諸佛如來所有言音具足如是無量功德 福德之量不可思議不與聲聞辟支佛共何以故如 音文殊師利如是諸佛大法言音能被無量無邊 如來三十二相所有福德積數滿足無量 **祇世界一切眾生意樂差別隨其類解說法教** 可度量不可思議不可說倍 合成如 無邊阿 阿

現於世 佛說大乘百福 得大善利能知如來為無等等為無上上為諸眾 利菩薩聞佛所說諸功德曰白佛言世尊我於今 就文殊師利如來為欲憐愍利益安樂諸眾生故 種種相說法教化示其所行得入佛法爾時文殊 大依止清淨無染猶如虚空我今得值甚為希有 來身乃至音聲相好說法所行皆從二 經 而諸眾生若干種性欲樂不同隨其差 已文殊師利菩薩等并諸比丘合掌信受 相經 因而得

**た** 作百届月四

音釋

也耒耜 璫 醯 耳都切呼 珠郎 相耒也切 充小悲 盧 戟虎幽 切切枝紀也切 耒曲兵逆 翡 翡 端木也切 稍弱翡 日日稍弱翡棉耒切所翠扶 角鳥畏 鉞名切 蹠 瑳 目 胷

何

面方協

信善 比丘融慧 方昌培 施洋三元 施洋五元

方如珪 施洋五元

佛說大乘百福莊嚴相經

化導無量眾生坐實莊嚴師子之座與大比丘等 如是我聞一時婆伽婆在舍衞大城普妙宮殿爲 唐中天竺三藏法師地婆訶羅等奉詔再

圍繞瞻仰世尊身心不動時彼眾中 有大

一百五十人俱菩薩摩訶薩無失數眾皆共

恭敬

周

殊師 掌向佛而作是言世尊我聞 利承佛 威神從座而起偏租右 如來有 肩右 地

眾生令其意樂咸得滿足 聚者其量云何唯願世尊為我解說利益無 爾時世尊告文殊 利 百

て 戻 戸 届 主 後 目 型

善男子汝巳超過一切聲聞 悲之心爲諸 思念之吾當爲 輪聖王及四天下一切眾生 足何 有眾 被之干子各各威猛端 四者神珠寶五者玉女寶六者主藏 如是名為轉輪聖王所有福聚文殊師利 轉輪 謂七寶一者金 十善 聖王王四天下自在 眾 汝 生請問如來 福 分別解說 聚 如是 輪 贄一 福 正勇健能破 文殊師利如一 如是之義諦聽 及 聚 所有福聚 辟 校 者白象寶三者 福聚七寶成 計籌量 支 佛能以智慧 怨敵 實七者 如 數 是 閻 福 主

計 利如是忉 護持魔 如是 籌量復滿 千倍成一中 千倍成一 下一 聚校計籌量 中十世 師 切眾 利 利 切眾生 王福聚 慈心 如是慈心 天王 百 生 千世界二 倍 界二禪梵王及彼 照察 所有福聚 所 文 復 及 成 一勿 有 滿 四天下一切眾 照察小 師 百倍成一欲界 一禪梵 利如 聚 利天王帝 如 如是 是 是第六 所 世界一切眾 初 漏聚 有 生 釋 校計 初 福聚 自 最 梵 所 꺠 第 有 聚 復 師

て 展 百 届 主 版 目 理

卵生 首羅 摩醯 若 薩 有福 彼 其 將 利 無 大 水 聚 更 最 千界 慈 漏 是 成 若 後 所 首 聚 聚 偏 千世 立 計 若 胎 如是 有 生 假 大 主 彼 羅 及 照 籌 身菩 摩 非 漏 生 彼 大 於 有 使 是 主 辟 醯 第 聚 聚 有 若 漏 摩 漏 支 福 如 文 方譜 主 首 世 四 智 藍 方盡 薩 聚 想 四 恐 濕 聚校 佛 摩醯 慧 首 是 界上 生 羅 禪 校 校 禪 非 福 所 計 佛世 計 天降 計 若 福 悉 師 虚 無 聚 有 能 威 首 籌 至 非 籌 聚 摩 利 化 空 想 籌量至於無 量 交 潚 如 生 羅 梵 神 醯 億 彼 際 得 大 量 量 聚 界一切眾 善 是 百 諸 若 世 首 復 及 爲 知 故 所 無 雨 師 文 根之 梵 如 彼 經 文 如器 币 眾 無 羅 百 有 有 量 利 色 世 殊 鉄 正 所 倍 生 世 如 無 福 師 所成 中劫不 身諸 界 世 有 倍 文 若 成 所 是 生 師 無 利 間 億 殊 滅 福 成 彼 有 利 無 最 億 H 就 色 辟 百 切 如 災 恐 毛 切 福 後 百 是 利 是 斷 火 文 若 眾 何 聚 焚 生 如 雨 其 身 有 身 倍 佛 生 是 故 師 若 絶 想 所

九

萬

九

干

如

是

毛

孔

一皆

如

土

說

ノ東百届出気目型

六者 嚴好 其數 髮如 色 青紺 計 者 好 師 紛 者髮端 亂 種 六者 青紺 如是 者面 七者 何 文 至無 謂 | 製木稀 眉 師 如 部 四者髮香芬馥 北大 旋 利 不雜 平 量 兩 億百 如是如來身諸 者首 切 亂十七者 穊 清 千倍 者髮狀 四者 毛 淨二十者 者 分圓 孔 所 五者髮甚 成 滿二 一分充 華 常 兩 隨 輪 增 福 目 者 聚 說

两平 赤柔輭三十三者聲如雷震三 牙均等三十一者脣色赤好如頻婆 鼻修高直二十六者兩頰滿足二十 二十三者耳無 一十八者頻無過惡二十九者牙甚 者 五者身普滿足三 正 身分相稱 四十三者其身柔輭 者目色紺豔 三十八者身 四 **鈌减二十四者耳無** 十一者身極圓好 肉柔輭三十九 十六者身肉豐 如青蓮葉二十二者耳 四 十四者其 一十四 好三 者 者其音 七者類無缺 果 四 過惡二十五 圓正三 干 身漸 身清淨 十七者身 甚長 朗 者 直 者

一定一日届主長目巫

者其 手文 五者 現五 叉端纖銳六十六者膝輪圓廣六十七者足跟脯 十八者足善按地六十九者行順於右七十者 深好六 其 稱其位五十六者 腹美好五 十八者手指 一者手來潤澤六十四者交無麋細六十五 身輕妙 者其脔深密 者身無疵 十一者手交徑徹六十二者手交 四十六者身不動 圓滿 一者其 穢 腋 五 正 十九者手指纖美六 腹圓滿五十二者 下平滿五十七者臂肘 四十九者 四者其脔不 摇 身光 四十七者身 破 曲 其腹 極 亂

之交 節密 之女有八十種何謂八十一者梵王像二者天帝 師利 師利 十三者行步威猛如 足等甲並皆潤澤七十七者筋脈不現七十八者支 悉高起七十五者手足等甲如赤銅色 如象王七十一者行如牛王七十二者行如 復 一
交
福
聚 如是如來 緻 滿無量 向所說此八十種是名 七十九者諸 億百千倍成如來身手足等中隨 文殊師利如是如來手足等中隨 八十慥好所有福 師子王七十四者手足 根無染 八十者 如來 聚 隨 如 見者歡喜文 七十六者 是 好福聚交 福 鵝王 甲端 校

大 長 百 届 主 最 月 逕

プラ 下河 京屋木糸

十五者寶釧像二十六者指環像二十七者寶 二十八者白拂像二十九者德字像三十者華熊 二十一者摩尼像三十二者寶劍像三十三者金 者珠 者傘 一六者童男像十七者童女像十八者寶 者 像十三者雲天像十四者大仙 月天子像十者水天像十一者火天像十二 提 頭賴 盖 瓔像二十三者耳瑞像二十四者臂 像二 沙門 吒像四者 像七 十者寶冠像二 者 毗樓 功德 勒 天 女 十一者華鬘 叉 像 像五者 八者 像 毗 五 日 樓博 幢 即 像

五者 像五十七者果樹像五十八 像三十七者矛稍像三 伽像六 十者長鉤 三者天棒像 弓弧像 十六者腰鼓 十二者 九者寶 共 命 像 粉 鳥像六十一者 者 靈 座 像 五 儿 **|金翅鳥像五** 像五 像 四十一 者箭 十六 者浴 者華 者 鼓 華 像

<del>化</del>作行品连最用型

上出

プラアデーガルは本外

如來八十隨相所 所說此八十 像七十九者 七十六者羖 十三者牛王像七十四者野 十者象王像七 億 五者 像六十八 百千倍成 鳩鴿像六十三者 鷚 種 羊 魚 是名 者雪 王像八十者螺正 像七十七者 有福聚 如來身三十二種大人相中 如來隨 者 山白象 馬王 如是 者 雁 相福 像六 翠鳥 王 像七十一 福 整 像 像文 聚 像七 聚 像 文 校計籌量 十四 殊師 者 者 五者 師 者 者 青 復 像 像 龜 像

鮮潔 高勝二者<br />
崇組靑色其毛右旋三者其額廣 福 二種何謂三十二種大人之相一者頂有 疎缺八者 牛王六者 嚴好四者眉問亳相白逾 大紅赤十二者於諸妹中而 得然音聲十四者缺骨不現其處平滿十 聚文殊師利如是如來大人之相其數乃有 圓正無有缺減 十者領類 其齒 口 四十齒無有 圓滿 白淨無有垢黑九者口有 十六者垂 如師子王 增減七者其齒齊密 珂雪五者目睫青緻猶如 伸兩臂手摩其 得 上珠十三 十一者其 一番 內髻 四 膝上 其色 無 圓 語 档 

大兵百届主最目至

上

艮

**从**河 百 而 夷 屬 木 糸

十四者兩髀圓正其內滿足二十五者 伊尼鹿王二十六者兩足豐滿無有缺減二 手兩足皆有輪相文殊師利如是所說三十二種 兩足掌下皆悉平滿二十八者足膚骨肉皆悉隆 有網縵三十一者兩手兩足皆悉纖長三十二者 十九者兩手兩足皆愁柔輕三十者兩手兩足 毛孔有 者 肘二十一者身體皮 身 身 上分如師子主十八者 相 一毛生二十三者勢蜂藏匿 圓滿 如尼拘 陀 膚皆作金色二十 樹 二 身所有毛皆 十者 隱密 其身高 媽相嚴好 者 妙 靡

十二 種 化 所 能 能 一切眾生音聲 隨彼 有如 有 有意樂如其意 可量 人福聚如是 名如來正相 人民日前主接月里 如是無 如是無量 被無 一倍不 是 無量 如是 量 思議 無邊 福 勢 福 勢力交殊師 勢力如來威光 眾生文殊 樂能 聚 倍 聚 聚 如來之 校計籌量 交 阿 悉 僧 殊師利 成 師 師 徧 孤等無量 如來大 利如 滿 身亦復如是 利 利 亦復 隨其 如是 復 是 類音 圓 量 螺 是 隨

得妙色之身文殊師利如是如來妙色之身由 無量 施 已成熟者令得解脫由是二種 勝 何 願 眾 師利如來如是妙色之身悉 有如是無量勢力交 修等及二 以故如是福聚從大智 可思議不可算數非諸 生未種善 力二者如來化導善巧何謂如 願力所生起故是 因緣之所成立 根 **令種善根** 故聲 殊 聲 師 因緣力 利如 聞 及 聞 已種善 何 等寫 辟 大 是 故是 切 所

如是 如來所有說法以二因緣之所成就 成就文殊 因緣之所成 為欲安樂諸眾生故出現於世以諸眾 願 諸眾生故出現於世爲欲利益 樂差別各各不同是故如來隨其意樂為 復如是 來 因緣而得成 大東百届主援旧里 如來所有威光以二因緣之所成 師利 威光亦復 就 以二因緣而得成就 如 如是如來所有音聲 如是 音聲 就交殊師利 以二一因緣 亦 復 如是以二 諸衆 如 交殊師 以 二因 得成 之行 因 故 利 就 爲

大依止清淨不動猶如虛空難遇難遭我今得見佛 於今者得大吉祥我思如來於世間中為諸眾生作 大善利我於今者得大最勝我於今者得無等等我 聚利盆一切諸天世人便作是富世尊我於今者 成就爾時文殊師利菩薩摩訶薩聞佛 種 相好之身說法敎化令彼調伏入佛法中使 所說 如

佛說大乘百福莊嚴相經 信受奉行

說是經已彼諸比丘及諸菩薩摩訶薩等歡喜合掌

第 紙第二行詔下

音釋

也概弧稠居 切疵 切也切 変 黑才 大莫類支 麥浮也切 也切 片 特 切 疾 節 柳 

比丘印覺 居士陳昌禪 錢昌泰 錢智常

以上各施洋一元

良四

**に
定
言
国
生
接
目
至** 

フヨー河兵島村紀

## 佛說大乘四法經

定不得拾菩提心諸苾芻菩薩盡壽乃至逢遇喪 如是我聞一時薄伽梵在室羅筏住誓多林給孤 **週喪命因緣不得棄搶堪忍愛樂諸苾芻菩薩盡壽** 因緣必定不得捨善知識諸苾芻菩薩盡壽乃至逢 園與大苾芻眾千二百五十人俱復有無量菩薩 者為四諸苾芻菩薩盡壽乃至 其壽量常應修行乃至雖遇喪命因緣亦不得 薩眾爾時世尊告諸茲獨有 唐中天竺三藏地婆訶羅奉敕於東太原寺初譯 四種法菩薩摩訶 逢遇喪 命因緣

力學因法理。

プラロ治和

是四法菩薩盡壽常應堅持寧喪身命而不棄捨爾 至逢遇喪命因緣必定不得捨阿練若諸苾

時世尊重演其義說伽他日

世間明慧者 應發菩提心 常思一切智

恆近善知識 猶如師子主 住堪忍愛樂 遠離諸驚怖 依止阿練若

諸明慧者修行此法速能超出眾魔羂網疾證無

正等菩提時薄伽梵說此經日諸苾芻等歡喜奉

佛說大乘四法經

少為 第一紙第二行敕下北藏無

佛說菩薩修行四法經

唐中天竺三藏於京弘福寺地婆訶羅奉詔譯

丘眾千二百五十人俱爾時世尊告諸比丘汝等 如是我聞一時佛在舍僑國祇樹給孤獨園與大比

得無量善利當求無上佛大菩提何以故佛菩提者

世出世間無等等故若未來世諸眾生等發意欲求

寧失身命不應退轉二者應當親近善友寧失身命 佛菩提者當修四法何等為四一者當發大菩提

者當依寂靜之處寧失身命不思慣鬧諸善男子 不應遠離三者應忍辱柔和寧失身命不生順恚

上 良四

李產答了四去型

老两任不可治差

是四法菩薩摩訶薩應當修學爾時世尊即說 須依善知識 諸欲求勝果 當發菩提心 忍辱佛所讚 策勤精進 稱為有力人 偈

空閑聖所居無畏猶師子

爾時世尊說此偈已復作是言諸有智慧大慈

成等正覺得大涅槃爾時世尊說此經已彼諸 能修如上四種之法其人則能解脫生死出離 比

及諸菩薩聞佛所說皆大歡喜信受奉行作禮而去

佛說菩薩修行四法經

校鶴 第一紙第二石藏下北藏無

佛說希有校量功德經

隋北天竺三藏法師闍 那烟多譯

子及善 如是我聞 阿難比丘在蘭若處獨坐思 女人若能 一時佛在 受持三 舍衞國祇 歸 依 處 惟 樹 作 作 給 獨 遠 諸 爾 時長 男

依佛歸依法 依 僧 得幾 所 德 生 是 言 我 歸 阿

出往詣 難日 初 佛 所 時 到 於 其住 佛 所已 處 頂禮 即從 佛 座 起 足 偏袒 齊 整 右 裳 肩 安 著 而

是思惟若善男子及善女人能如是言我个歸 地合掌向佛而作是言世尊我於向者在空 閑 依 處

是 良四

行可交量が島座

哉善 德者 來如 白 淨發如是心我今歸依 中 佛 演 須 雅然 說 諦 斯之義如汝思 哉汝善男子眞 陀 有善男子善女人 地 聽 洹 縱 令 歸 諦 諸 世尊願樂欲 依 人譬 廣 眾生 僧 七 聽善思念 得 千由 如竹葦甘蔗 马在 幾所 得 實 旬 量 正 智慧 知 形 聞爾時世尊告 之 彼善 滿 佛 功 德 歸 如車 吾當 見 依法 男子 稻 微 我 百 爾 時 年 廂 爲 實 妙能善思 麻 汝 持於 歸 未 如 南 及善女 世 分別 依 尊告 是 解 陿 阿難 僧 世間一 北 量 切 得 廣 阿 願 言 說 若 能 難 幾 須 切 言 陀 此 使 所 能 問 阿 洹

如 多 有娱 拜 半月皆 浮提 香 意 如是言 算 尊 德 華 樂 至滅度 假 數 佛 酥 何 之 使 譬 分不 悉 我 言 彼 具 行可必量け無匹 滿 西瞿 喻 之 盡 善 阿 燈 中 給 及 難 後 男 燭 陀 斯 收 依 施 作 能 陀 尼 千分不 善 如 其 與 倡 縱 及 含 是 含 歸 復 女 妓 善男 廣 爾時世 人譬如竹 依 樂 以 利 及一 法 得 繒 四 起 事具 歸 于善 七 福 綵 由 尊復 百 寶 葦 旬 Ŧ 塔 足 女 僧 蓋 甘蔗 告 萬 其 供 種 阿 養 地 得 阿 種 功德 塔 恭 淳 艮 白 供 且 淨 廟 佛

養如 德 是 尊佛言 有善 言 且 何 旬其 我 前 彼 以 男 善 阿 華 子善女人滿 歸 至滅 地 閻 難 男 香 及 算 子善 形 依 燈 提 狀 千 佛 如 度 燭 分不 之 是 猶 歸 妓 善 如滿 瞿 依 後 I 陀 及 收 法 男 得 繒 百 月皆 尼 歸依 子善 不能 蓋 其 年 福 假 億 多 幢 舍 復 悉 使 及 僧 女 利 滿 東 所 世 爾 起 阿 種 弗婆 中 時世 七寶 及 難白 得 間 種 〉淳淨心 阿 功德 供 種 一尊復 提 養 百 那 佛 種 含 於 於 甚 Tu 廣 億 汝 事 供

浮 於 億 利 竹 彼 多 分 作 於 起 四 意云 事一 七寶塔 華 瞿 尊佛 及 是言我 甘 陀 所不能 百 何彼善男子善女人得 切樂 将 与 交 量 力 密 巫 蔗 尼 百億 言 稻 阿難 具供養 弗 及 及 歸 分不及一 寶塔皆以華香妓 若 婆提假 爾時世尊復告 依佛歸依法 一千分不及一 不如是善男子善 有善男子善女 如前乃至滅度 使北方鬱單 百千億分 歸 福 百千 阿 依 人滿 僧 女 之後 旛 羅 且 及 所 阿 蓋 越 置 得 良 以 種 百 及 淳 白 其 種 年 廣 閻 德 淨 舍 佛

其 地 形 狀 直 周

妓樂燈 女人馮 如前 善女人得 自 通具 是善男子善 諸 利 乃 不受 其 由 燭 至 網蓋 福多 滅度之後起七寶塔一一寶塔皆以華 百年 解 後 盡 脫 伏 有然行已立身心無礙達 無 女 不 幢 復 譬 復 人中大龍 旛種 人以淳淨心 以 阿難白佛甚多世尊佛言阿難 如竹葦甘蔗 煩 四事供養恭敬一切樂具給 惱心得 四方 種供養於意云 所 端 作 自在 作如是言我今歸 稻 旦 辨捨 麻 具 市 若 正 齊 眾 何彼善 解 棄 整 有善男子 生意 重 滿 脫 中 男 得 阿 香 足

數譬喻所不能 歸 佛 瞿 分不及一 依 陀尼弗 滅 獨 法 度 年 覺醬 善男 復 歸 後收 如竹葦 婆 依 燭 百千分不及 得 提 僧 四 繒 事 鬱 及 蓋 其 所 供養 甘蔗 單羅 得 幢 舍 爾時 女 不 阿難白 旛 利 功 世尊復 恭 稻 越 德於前 起 種 一百千億 淳淨心 假使 敬 麻 種 佛基 寶 若 供 告 養 有 虭 徧 善男子 樂具 作 分不 多 於意 阿難 德 四天 世尊 如是言 百 給 且 及 分 佛言 善 置 足 滿 一乃 何 女 及 我 如 浮

上が、徳

乃至 及 天王天一千三十三天一千夜摩天一千珊兜率陀 提一千瞿 繫屬各於千世界中得太自在 一千化 阿難 千日月一千四大海水一千須彌山王一千 四 算 分不及 數譬喻所不 歸 從一小千世界一 1 陀尼一千弗婆提一千鬱單羅越一 自樂天一千他化自在天一千梵 依 一日月光 法 歸 依 百 所照之 能及 僧 分 爾 得 一數之滿一千已是名中 處 及 時 功 世尊 設復 德 阿難是名一小 百 於 干億分 前福 復 千世界 阿 德 天不 百 所 閻 且 及 謂 置 相

多世尊 等諸 二萬 歲 千世 世 施 中 何 常 乃 歲 佛 阿 香 世 N 阿 至 四 難 城度 妓 尊 事 阿 男 世 難 從 樂 具 切娛樂 如 至眞等 中 界中諸 若復 之後收 網蓋 足 是 善 供 合數 養 有 幢 之 佛 界復 具 覺若 恭 如 其 直 敬 得 衣 舍 香 來譬如竹葦 名 慧 能 乃至 燭 一數還 服 三千大 有 利 供養 善 飲 起 滅 食 男 燈 千世 度 寶 阿 牀 滿 佛 甘 是 塔 臥 善 一干是 界假 供養 世 湯 女 蔗 尊 佛 稍麻 藥

可校是为無巫

**有有私量** 五級紙

7.花紙

是善 若 切奉 依法 無 妓 可算數言辭譬 寶 男子 樂 邊 歪 歸 滅 施 能 其福 善女 界諸 依 蓋 歸 可 度 H 算 及 收 僧 依 其 人以 侚 佛 寶 佛 所 得功德 塔皆 油 類所能 多 舍 竟 可 淳淨心 無 數 來 燈 利 歸 起 1 種 福 量 依 萬歲 無 華 法 知 勝 德 種 寶塔 竟歸 邊 之 前 作如是言 所 香 及 聚 中 不 須 妓 福 爾時世尊復告 悉皆 佛 常 樂 德 可 依 一一實路 僧竟 百倍 言 稱 供 數 蓋 我 四 阿 養 乃至 事 香 何 千 供 實 曲 倍 歸 猶 各 况 满 阿 燈 燭 佛 供

說 指 德 譬 非 侗 復 算 難若復 喻所 得功德勝 能受十善受已修行以 譬喻所 數 所 譬 能 復 得 喻 知 勝 功德 能 有 德 斯 於 前 及 人能 勝前 能 前 能 勝前 阿難 阿 福 及 百 知 難 德 日 何 福 若 倍 福 及 若 復有 干倍萬 德 况 能受 倍萬 阿 德 受 百倍 百 難 是 夜 〈持比丘 倍 若 受八 人能受持 持 倍 因 倍干 千倍 復 百千 五 絲 倍萬 有人受沙 戒 得 尼戒依 百千萬 億萬倍非 盡 萬 無 倍 其 倍 量 干億 叉 形壽 乃至 如說 無 爾 邊 萬

月夜量力悪巫

此三 持所以者何是經中說希有之法所演勝法一切世 無量歎未曾有白佛言甚奇世尊是經微妙不可思 云何奉持佛告阿難此經名爲希有希有經汝當奉 乃至 難聞故名希有佛說是經已長老阿難聞佛所說 明甚深義功德廣大難可格量當何名此經我等 歸依處乃至盡壽護大比丘波羅提木叉 算數譬喻所不能及爾時長老阿難聞佛說 如說修行況復有 叉戒如說修行 ネイオーユエル系 功德 勝 人盡 前 不缺不犯無有穢濁清 百倍千倍萬倍百 形受持大比 压 功德 戒 萬 淨

佛 思華 音釋 佛說希有校量功德經 歌喜奉行 元 居士錢寶生 千九百四十年昭陽赤奮若冬月 民 錢恩年 郭茅氏 以上各施洋

常州天留寺清鎔識

**ら可校量が無空** 

良四

才不 水 与 ち 行糸

佛說最無比經

善女人以淨信心受三皈依作如是言今我某名歸 如是我聞一時薄伽梵在室羅筏住逝多林給孤獨 依於佛兩足中尊歸依於法離欲中尊歸依 園 與其無量大苾獨眾無量菩薩天人等俱爾時尊 阿難在空閉處獨坐思惟生如是念若善男子或 唐三藏法師玄奘奉詔譯 於僧諸

頂禮世尊雙足偏袒 一肩右膝著地合掌恭敬 本住處從座

而起整理衣服安詳而出往如來所

中尊如是歸依得幾許福作是念巳日初

善男子或善女人以淨信心受三歸 來斯義汝今諦聽極善思惟吾當爲汝分別解 阿 願世尊哀愍爲說令諸眾生得正智 形如車廂人面 个當知此贍部洲縱廣周币七千踰繕那北廣南被 難 於僧諸眾中尊如是歸依得幾所福我未能了 佛雅然世尊願樂欲聞爾時世尊告 日善哉善哉汝真妙慧能善思惟能善請 歸依於佛兩足中尊歸依於法 我向者在空 亦爾假使於中合為一段或甘蔗林 閑 處 獨 坐 思惟 依 見爾時 作 離 作 如是念 欲 如是言 阿 世 中尊 問 歸 惟 如 阳

若善男子或善女人以淨信心作如是言今我某 **甯爲多不阿難白佛甚多世尊甚多善逝佛告阿難** 燈燭 皆以種種塗香末香熏香華鬘上妙旛蓋 般涅槃後如法焚身收其遺骨起窣堵波高廣嚴 即具醫藥奉施供養恭敬禮 亦無間 或善女 章林或竹林等或復 明讚歎供養汝意云何由是因緣彼 人滿一百歲以諸世間上妙樂具衣服 隙 隊如是假使偏贍部洲諸預流果畟塞充滿 如 甘蔗等如是一切預流果人若善男 稻 拜於彼一一預流果 田胡麻田等畟塞充 實 · 幢 音

設無上型

方毗提訶洲一來果人畟塞充滿亦無間 田胡麻田等畟塞充滿無有間隙如是假使偏彼 中合為一段或甘蔗林或蘆葦林或竹林等或復 復告阿難且置此方南贍部洲於此東方毗提訶 計分喻分乃至鄔波尼殺曇分亦不及一爾時 如前所說供養福德比此三歸所生福 及其一於千分中亦不及一於百千分數分算 於佛 周市八千踰維那形如半月八面亦爾 中尊是善男子或善女人獲福無量 兩足中尊歸依於法離欲中尊歸依於 德 隙 於 阿 假使 如甘蔗 難當 百

等如是 歲以諸世間上妙樂具衣服飲食即具醫藥奉施 身收其遺骨起窣堵波高廣嚴麗皆以種種塗香末 養汝意云何由是因緣彼所生福甯爲多不 養恭敬禮拜於彼 香熏香華鬘上妙旛蓋寶幢音樂燈燭光 佛甚多世尊甚多善逝佛告 子或善女人獲 淨信心作如是言今我某名歸依於佛兩足 於法離欲中尊歸依於僧諸眾中尊是善 一切一來果人若善男子或善女人滿二百 福轉勝 一一一來果人般涅槃後 阿難當知如前所說供養 阿難若善男子或善 明讚 阿難 、歎供 法

是低七四

中亦不及一於 方毗提訶洲於此西方程陀尼洲縱廣 樂具衣 果人若善男子或善女人滿三百歲以諸世間上 人是 尼殺曇分亦不及 林 那 此 或濫葦 三歸 塞充滿亦無 服飲食即具醫藥奉施供養恭敬禮拜於彼 間 日輪 所生 隙 林或竹林等或復稻田胡麻田等畟 如是 百千分數分算分計 面亦爾假使於中合 福德復於 間隊如甘蔗等如是 假使偏彼西方瞿 一爾時世尊復告 百分不 及其 分喻分乃 爲 陀尼 阿難 周市九千 一切不還 於 段或 洲不還 且 置 甘 東

善逝 塔波高 中尊歸依於 于分數分算分計 是言今我某名歸依於佛兩足中尊歸依 福德復於百分不及其一於千分中亦不及 因緣彼所生福常爲多不 一一术還果 佛告阿難若善男子或善女人以淨信 阿難當 廣 幢音樂燈燭光 嚴 僧 知如前所說供養福德比 麗皆以種 人般涅槃後 諸眾 分喻分乃至邬波尼殺曇分亦不 中尊是善男子或善女 明讚歎供養汝意云 種塗香末香 如法焚 阿難白佛甚多世 身 熏香華 收其遺骨 此三 於法 一歸所 何 作

以民七四

五無上紀

竹林等 善男子或善女人滿四百歲以諸世間上妙樂具衣 塞充滿亦無間隙如甘蔗等如是一切阿羅漢 北方大俱盧洲縱廣 行已成身心無礙知眾生性具六神通證八 大龍象 煩 爾 使 惱 爾 或復 所作 福彼北 心 假使於中合 世尊復告 得自在具正 稻 巳辦捨諸重擔逮得已利不受 方大 田 胡麻田等畟塞充滿無有間 倶 爲 周币十十踰繕 阿難且置 解脫 盧 一段或甘蔗林 洲 正智 阿 羅漢 西 解脫其心 人諸 瞿 那 或蘆 陀 地 形 尼 後 葦 洲 匹 隙 方 於 順 林 脫

羅漢 於百分不及其 阿難若善男子或善女人以淨信心作如是言 樂燈 僧 知如前所說供養福德比此三歸所生福德 般涅 即具 皆 諸眾中尊是善男子或善女人獲 歸依於佛兩足中尊歸依 筒爲多不阿難自佛甚多世尊甚多善逝 燭光 以種 紫 醫 藥奉 明讚歎供養汝意云何由是因緣 種塗香末香熏香華鬘上妙旛蓋 後如法 一於千分中亦不及一於 施供養恭 焚身收其遺骨起窣 敬 於 禮 海形於彼 法離欲中 漏 百千分數 堵波高 轉 勝 尊 阿

上長無七四

諸世間上妙樂具衣服飲食卧具醫藥奉施供養恭 敬禮拜於彼 **蘆葦林或竹林等或復稻田胡麻田等畟塞充** 有一切諸山大海悉皆除屏合為一段或甘蔗林或 是一切諸獨覺人若善男子或善女人滿十千歲 阿羅漢所有功德畟塞充滿亦無間隙如甘蔗等 時世尊復告 **有間隙如是假使編輪圍中諸獨覺人成就種種** 算分計分喻分乃至鄔波尾殺曇分亦不及 周 阿難且置北方大俱盧洲總四大 圍繞一日一月之所照臨假使 一諸獨覺人般涅槃後起窣堵波 中 洲

告阿 我某名歸依於佛兩足中尊歸依於法離 時世尊復告 依於僧諸眾中尊是善男子或善女人獲 分算分計分喻分乃至鄔波尾殺曇分亦不及 百分不及其一於千分中亦不及一於百 難若善男子或善女人以淨信心作如是言 福甯爲多不阿難自佛甚多世 樂燈燭 如前所說供養福德比此三歸所 種種塗香末香熏香華鬘 阿難且置如是一四大洲一日一月 明讚歎供養汝意云 尊甚多善逝 何 由 欲中尊 生 是 福轉勝 福德 因緣

上長無比型

俱盧 七金 其中具有千中千界是名三千大千世界假使於中 中具有千日千月千四大海千蘇迷盧大 多天千化樂天千他化自在天千姓眾天一 照臨處乘此復有小千世界有鐵 中千界乘此復有大千世界有鐵輪山周 山輪 自在 洲千四天王天千三十三天千夜摩天千覩 一切諸山大海悉皆除屏合為一段或甘蔗 山周市圍繞其中具有千小千界如是名 如是名爲一小千界乘此復有中千世 圍 山等千贍部洲千毗提訶千瞿 輪 山周 寶 大梵 市置 陀 山 圍繞 尼

或蘆葦林或竹林等或復稻 無有間 甚多善逝佛告 由是因緣彼所生福甯為多不阿難白 起窣堵波高廣嚴麗皆以種種 若善男子或善女人滿二萬歲以諸世間所有 上妙旛蓋寶幢 上妙樂具衣服飲食卧具醫藥奉施供養恭 一一諸佛如來般涅 隙如是假使偏滿其中諸佛如來應 音樂燈燭 阿難若善男子或善女人於一佛 隙如甘蔗等如是 樂 光 田胡麻 明 後如法焚身收佛馱 讚歎供 塗香末香 一切諸 田等畟塞充滿 養 佛甚多世 熏 汝意云 佛 香華 禮 如來 何

長氏七座

其福 尊是善男子或善女人獲福轉勝阿難當知如前 佛兩足中尊歸依於法離欲中尊歸依於僧諸眾 諸佛如來應正等覺經二萬歲如前供養所生 熏香華鬘上妙旛蓋寶幢音樂燈燭光明讚 即具醫藥奉施供養恭敬禮 而不彌多無量無邊不可稱計佛告阿難若有善 佛 或善女人以淨信心作如是言今我某名歸 尚多無量無邊不 可稱計况滿三千大 歲 **馱都起窣堵波高廣嚴麗亦以種** 中以諸世間 所有一切 拜般涅 妙樂具衣 槃後 種 遂 如 歎供 法 香 依

竟 修 子或善女人歸依 說供養福德比 於千分中亦不及一於 尼殺曇分亦不及一爾時世 乃至復 善 鄔波尾殺 男子或善女人歸依 能 知 頃十善福德 最無比堅 於百千分數 如前所說惟受三歸所生福德比 一彈指項受持十善由是因緣獲福 此三歸所生福德 佛竟歸依法竟歸依 曇分亦不及 復 分算 於百分 百 佛竟歸依法竟歸依 千分數分算分計 尊復告 分計分喻 一爾時世尊復告 不及其 復 於 阿難若 僧竟乃至 百分不及其 分 於干 分喻 阿

竟歸 分計 受 分亦不 復 五 阿 彈指 依 告 及 日 其 僧竟 喻 當 千分數 阿 及 夜受持八 德 却 分乃 難若善 頃十善 乃至 復 於 如 爾 前 千分中 至鄔波尼殺曇 算 漏 復能盡其形壽受持 男子或善女人歸依 世尊復告 所 分計 分不 輗 德 此 獲 亦 日 分喻分乃至鄔波 不及 及其 福轉 日夜 阿 夜 難若善男子或善力 分亦不 勝 一於千分中 八戒 於 阿 戒 百 福 佛竟歸 當 五戒獲福 及 福 德 分數 德 知 亦不 爾時 尼殺曇 此 復 如

持尼 復 數 此 爾時世尊復告 於百千分數分算分計分喻分乃至 受持勤策勤 分算 此 於 福轉勝阿 不及一 依 百 學戒獲福轉勝阿 福 佛竟 分計 分不及其一於千分中亦不 德 歸依 復於百 爾時世尊復告 難當 分喻分功 策尼戒獲 阿難 法覚歸 分不及其一於 知如前福德比 若復 難 依 漏 至鄔波 當 阿 轉 有能盡 僧竟乃至復 難若 知 勝阿難當 如前 尼殺曇分亦不 此福德 復 形受持芯 有能 鄥 分中 及 鬴 ~ 知 能 德 波尼殺 於 復 比 盡其 亦不 如 恕 前

及無七型

良五

尊復告 心盡未來際受持菩薩三聚淨戒無鉄無犯所獲 妙速證無上正等菩提爾時尊者阿難聞佛所說受 難若善男子或善女人能發阿耨多羅三藐三菩提 **德無量無邊不可思議不可比喻最勝最尊最上最** 分乃至邬波尼殺曇分亦不及一爾時世尊 計分喻分乃至鄔波尼殺曇分亦不及一爾時 於千分中亦不及一於百千分數分算分計 阿難當知如前福德此此福德復於百分不 阿難若復有能盡 一於干分中亦不及一於 形受持大苾芻戒 百千分數分 獲

佛說最無比經 量種種真實功德以是名字汝當奉持 喜踊躍歎未曾有而白佛言甚奇世尊如是法 持三歸乃至菩薩三縣淨戒所獲福德 勝希有不可思議明甚深義功德廣 洛等聞佛所說皆大歡喜歎未曾有信受奉 經已尊者阿難大必夠眾無量菩薩及諸 何等我當奉持佛告阿難今此法 無比怯 一切世間甚難聞 所 無量 可 無邊 何 阿

長魚上流

佛說前世三轉經

西晉沙門釋法炬初譯

丘眾五百八皆阿羅漢也一切大聖皆其上尊悉 聞如是一時佛遊於舍衞國祗樹給孤 人心所念獨阿難未也爾時佛出精舍坐於虚 獨園與大比

爲無央數百千眾會圍繞而爲說法及七萬菩薩

天路佛天中天授諸弟子決時光往照四天王還 皆得諸總持彼時佛面色光明勝常時光明從面 **悠偏諸世界時佛便笑五色光從口中出上至** 

小七三萬四

佛三而從足心入諸佛天中天授辟支佛道決時

去當來今現在說種種決虚空神天四天王忉利 來今現在是爲授弟子地決爲授辟支佛地決爲 時三者知義四者知節五者知日身六者知眾會事 賢者阿難時知七法事何等為七一者知法一者知 時無央數百千八會皆比丘比丘尼優婆塞優婆夷 佛地決時梵天皆來下上至三十三天人皆來下爾 上至梵天皆舉作聲如是說三事說種種決過去當 佛天中天授佛道決時光往照梵天還繞佛三市從 上入是時地神皆同時舉聲如是佛現三事若過 出往照波羅尼蜜天還繞佛三市從脔中入諸

七者知他人事賢者阿難從座起整衣服長跪又手 阿難問佛难天中天諸有姓怒癡者以色聲香味細 以偈讚佛言 誰今發意於佛道 若佛世尊笑之時 誰受取佛上道利 光明照遠而金色 應時百千人民會 得清淨智眼明好 今佛以綠當說之 尊根寂定度無極 面出光笑勝於人 誰坐樹下降伏 月面願說 何故笑

滑法故笑天中天已斷姓怒癡用何故笑天中天

迦葉迦 諸佛天中天今現在亦有無所聖礙慧四者諸佛 佛天中 有不見聞願佛說道慧佛告阿難過去世時有國名 者諸佛天中天心所念智慧是為六諸佛天中天 知過去 中天身所行智慧五者諸佛天中天口所說 優波羅越其國富樂熾盛五穀豐熟人民安隱眾 舍利 可復計 |翼迦葉那翼迦葉葉施 無所聖礙慧二者有當來無所黑礙慧 天有六法不共何等為六 所問亦不是摩訶 阿難爾時優波羅越國中有王名波羅 目 揵 羅 比利迦 一者諸佛 連摩訶迦 私 葉 智慧 天 所

於諸 叉問言甯無有飯可食之耶報言無有 耶豈能須卿持食來 主他人舍其主 母子各得安隱姓女人即取利刀自割兩乳與之其 便問之言牽子欲作 小行爾時人命長壽二萬歲時其王命過其 待頃我爲汝持食來 **婬泆女人名爲上色面貌端正姝好其女人行** 便當餓死若置去者 國中獨尊所施行教敕使人以正法 人適生男子便 耶姓女人念言若我持 何等兒母報言我 報言 便當取子噉 卿未出 以手牽 之 門頭我當 將當 也 飢餓 治 婬 國鞭杖 國 餓

割 念言取兒持去者母便當餓死若捨去者則當 是者也我自至他舍其主人適產生便牽其子 意男子即 言欲作何等報我言我飢餓欲取子肉噉之我 爲汝持飯來報我言卿未及出門頃我便餓 舍欲與共作 如是耶便有悲哀之意以姊弟心待之不 乳血 食 有飯可食之耶報我言無有也我言且 之 出 問言 婬 女人問 流離便還其家時有一男子至 非法是人便 姊誰取卿如是耶報言無有 日卿為飽未 念言誰取 報言 已飽 此 嬈 矣 待 復 死 我 問言 我 起 頃 乳

人問婆羅門言何爲却行不肯受食報言我 姊當爲我現至誠婬 行匃自至此上色姓女家言與我分衞其女 女人乳平復如故亦無瘡瘢也釋提桓 難實至誠如汝言不虚者姊乳當平復 絶姓女人便取水灑其上甚久乃得穌息男子 **妬嫉之言此上色姓女人布施爲福德** 盛飯出與婆羅門婆羅門即却 我座即化作婆羅門持三實杖澡豆 便割乳與使噉之其男子聞其言即 位世三 女八言諾男子言 不肯受 如故 因以 瓶 乃 初 書 如是 天 便 金 問言 見

我聞汝布施乳爲審爾不乎報言實如是婆羅門以

汝爲索何願事 云何釋爲姓 耶

若爲求多寶玉 所願難乃如是

上色女人以偈報之言

所可作無爲者 無憂愁清淨處 婆羅門我求彼 無生老及病死

婆羅門問言汝持乳布施時意甯轉異不女人報言

婆羅門我當爲汝現至誠報言現之女人言若使我

主誠持乳布施意無有異者令我轉女人身得作男

者與衣欲得香熏華者與香熏華欲得 持八關齋如是治國五百歲不耕種自然生稻米 與房室座席欲得舍宅者與舍宅欲得 潔香美無有魔獷今日截旦續自然生即取米莖 月珠玉瑠璃水精珊瑚碼碣隨所欲與之 門及諸街里欲得飯者與飯欲得財者 正當立此作國王爲王者當以正法治國便共立作 歲已後終亡傍臣左右聞婬女人轉身作男子念言 于鞭杖不行以正法治國好布施金 所言適竟即轉成男子時優波羅越王治國五 銀 金 與財 銀 四

育廿三庫条

怪我布施與禽獸者爾乃為難時王以蘇香自 譬如營單越天下人國王自念言我布施與 時沒不現取共食其味一切味食是以後齒不 女主抱之兒即長大四夫人共侍護不得使有見者 便入山空閑處卧巖石上諸百鳥皆來生噉其身 不老亦不病亦不偃顏色無異長短適等祿 月日滿便生端正好無比適生四侍女共養育第 五百姝女共侍相娛樂便竊出過向市觀見販賣 命過生於婆羅門家其家大富金銀珍寶無央數 一莊飾其身第二女主沐浴第三女主乳哺第 The same 1塗身 何

肯聽使去子便委卧地一日二日至五日不食飲諸 日月諸天適得汝一子耳我不見汝者便愁憂死不 買作販賣爾時自說偈言 窮乞匈者有悲哀之意言此人民若使富樂者不復 不聽所以者何適有妆一子甚愛重之我禱祠山 便還白父母我欲除鬚髮行入山於空閑樹下父母 我之身心云何 其堅而不破碎 吾自在安樂處 聞此兒欲學道除鬚髮父母不聽委卧空 見勤苦諸人民

地不飲食五日諸親厚知識皆共到其所諫曉言童

父毋 便當 至餘大叢樹間中有兩 富用人 道乎童子亦不應 言聽 來歸父母言諾子見聽 三市爲作禮便入山空 下坐禪於其中用人民故勤苦行道即得 民故露坐禪念道一道人言善童子即於 欲童子便至其所問 坐禪念道用人民故作 使去學道若樂者 起沐浴飲食莊嚴 如是言 道 入坐 此 樹下坐行 至 用 问 已便自養 數往 得五 間作 勤苦行童子言 爲 三反踏 除 來相 何等報言我 一視六 道巴 親厚 通 樹 日 到

勒菩 還已見虎已 云何卿之至誠 身譜 道 人言 持身餧 道 道 一兩道 虎 行 持身 如是 倶 欲還 者 道 飢 樹 求果蓏 畏懼 餓 人其人大 彌勒菩薩言我當 久當 餇 欲 耶屬者言當持身飼餓虎今 自墮落者 取其子其一 便 之 飛 生 便 共俱 神 飢 虚 妊身 餓 聖 取 經 上尊其樹 持身餧 道 中其 虎童子 日 恐 虎 語 道 飼者

有童子 肌肉 何 我身 佛告 餓 如 即 婦 是 虎 得 者亦是 虎 道 死佛語 時立爲王者 阿 阿 子男女好衣 虚空 人取 難我精進行 口中 難勤苦行道六十劫布 道 耶其 我身 利 虎因飲之 阿 語 刀刺右 難欲 阿難 亦是 一道 被飲食故降伏六十億魔三 兩 道 若使 道 知爾時上色姓 一故超越 臂放 人者 我身時婆羅 便復自投 哀 一切人知布施 流 之 是迦葉菩薩 九劫 血 淚 施手足鼻 身 如 女 門 餇 是 子自 餓 彌 處 者 勒 虎 彌 顧 耳 童 投 自 無 勒 福 頭 苦 刺 菩 所

所 佛說 解脫 死者 所 無 天龍鬼 前 知 八十那術諸天人發無 所從生法 則當不自食與善人分受 者窮乏餬 用是故面色 神世 佛說是經時 轉 間 忍 口得 佛說如是賢者 人皆歡喜前為佛 明好 四 食 香 照 曜笑光 自 百 正 飯 真 繼 阿 阿 道 丘 難 難 命若 意七 禮 我 及 起 而去 念昔世時 無 萬菩 餘意 切 編 食 眾 此

亂而

也沼

倒房

也盆

切般境步官

也切

何古大

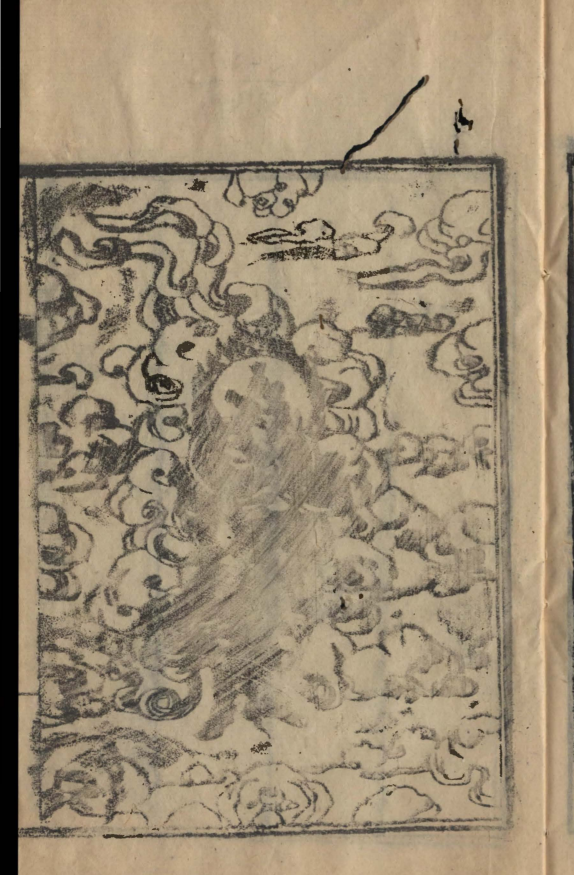
切

獷

五切山悪猛

良

切



也優勝武切買賣出 也切藏 切飼 吏祥

