## FP 光

停



## 語 法 師 大 光 印

末世衆生 法門雖多 發大菩提 禪唯自力 如來慈憫 吾人心性 待至臨終 念極情亡 如人渡海 有一祕訣 唯此堪行 **解無佛力** 其要唯二 隨機說法 與佛同傳 蒙佛接引 即念無念 須仗舟船 生真信願 剴切相告 否則違機 日禪與淨 普令含識 祇因建背 竭誠盡敬 直登上品 禪教妙義 速得到岸 畢生堅持 二法相校 證無生忍 徹底顯現 勞而難成 身心坦然 就路還家 輪廻不休 妙妙妙妙 唯佛是念 淨最契機 了脫最易

P 北 体 查

兴湖帆題

記 調 調 傅

跋舍關修重報慈因法龍雙終華相序 利中訂刊國幼機雨泉溪南野贊 證示山十閉放施啟行受披誕 信疾志要關生教化堂戒剃生

附實坐靈增弘化顯道普紅蓮幼德題 錄塔化嚴編化獄正場陀螺華承相籤 遺流生息五立救辨肇潛參曬庭 教芳西影經社災訛建修學經訓 篇

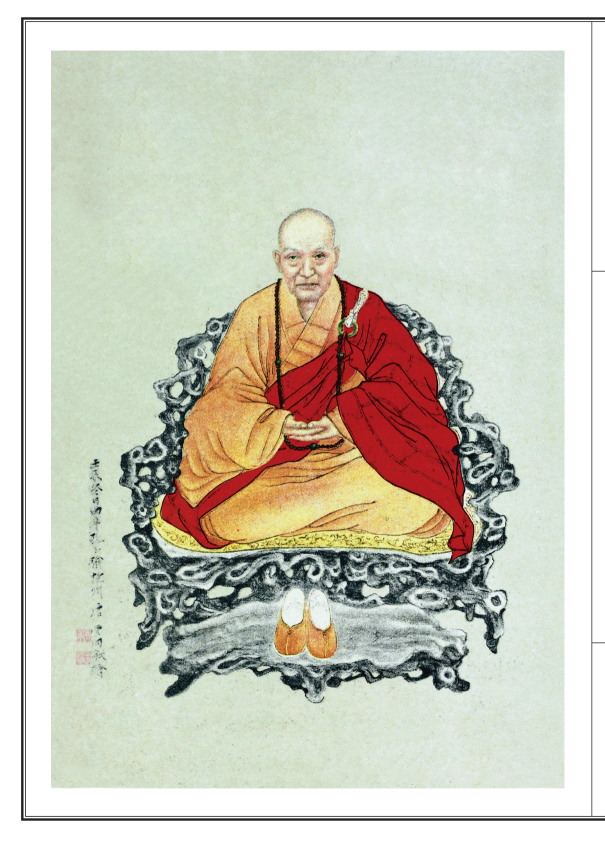
## 序

出戶限故諸經之與靡不貫通日常行持抱定一句南無阿彌陀佛 得與識面講經事竣大師即在寺閱藏歷二十餘年日對一編足不 清光緒二十年,余在普陀山。法雨寺化聞和尚敦請印光大師講經 蓋因深通教義故益重視念佛法門佛所說法無一法不是療治衆 謂道在平常日用間其一生之功行事蹟及本身成就昭昭在人耳 倫盡分開邪存誠深信因果老實念佛等語教人不標新不衒奇所 通而歸宗於淨土昌明大法密護諸宗常以諸惡莫作衆善奉行敦 行深切決定得到圓滿利益如大師之真實行持腳踏實地禪講兼 生之病苦念佛法門名為阿伽陀藥總治一切病但能信心堅固願 合作大師畫傳廿五幅每幅之後系以略傳分請名書家書寫由靈 爲紀念大師傳播遺裁以宏揚淨土特聘滬上名畫家唐雲孔小瑜 目不待余之饒舌也故者其弟子靈嚴妙真和尚及了然德森廉音 如学諸法師周孟由吳谷宜費範九袁伯庸竇存我游有維衆居士

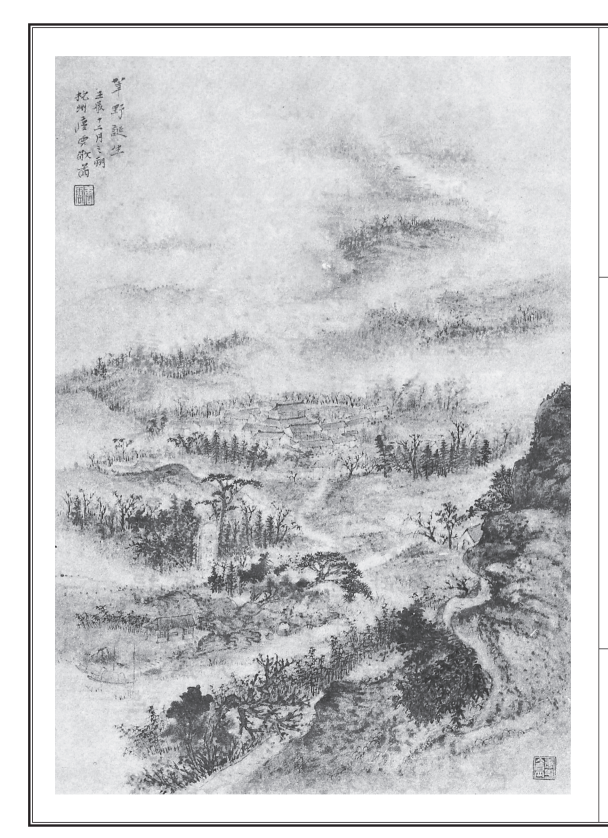
諸仁者由影得心由心得道聞畫說法共證真常同生淨土焉 時在癸已十月虚雲謹序 天下後世永得瞻仰如同親我則大師之遺教亦永垂不朽矣惟願 像流傳然未若今此畫傳以生華之筆用色彩寫真將大師一生事 尚觀勝相而發心況凡愚者乎吾國各宗歷代祖師都有畫像或塑 殊絕形體映徹猶如琉璃是以渴仰從佛剃落以此觀之阿難佛弟 季之中更須見像而造福昔阿難白佛言我見如來三十二相勝妙 嚴山寺製印成冊廣爲流通竊以歸依佛祖要假型儀即像道存藉 師弟子偏寰宇多服膺其教言而未親其道範今有此畫傳流通使 蹟躍然麦現於紙上是亦現代藝林之大觀而我佛門之盛事也大 起信願蓋凡心陋劣未能觸途成觀正法之時已因見相而發心像

印光大師畫傳

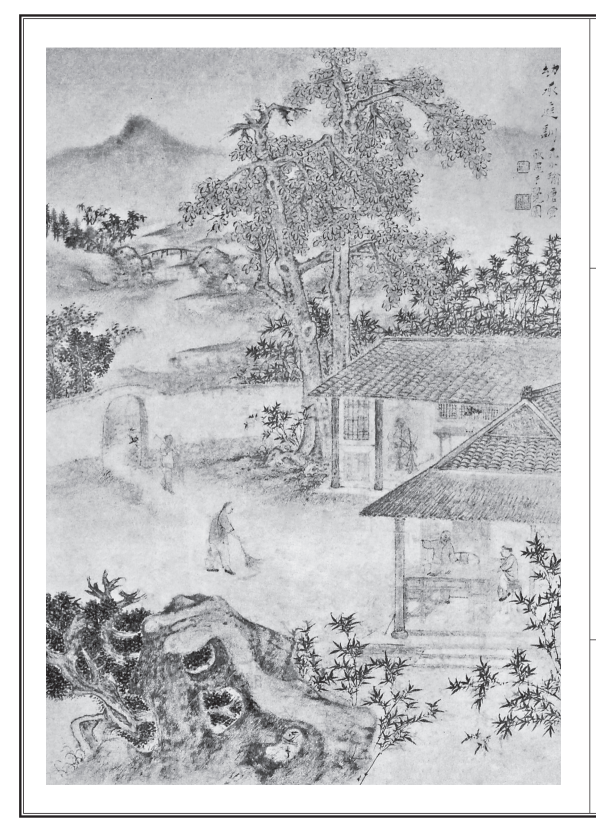
飯房弟子七十九歲江南 滿就謹署



師師陽張巴伊陽氏師 家家旱氏具字為子。諱 世庭灾慈长子古生聖革 徳舊辨和志任之於量野 相德賬辦學其有清字誕 承者。諸慎之孙革威印生 九盖居並日毅任豐光 為關士為矣致聖十陝 飯人中訪鄉父遠伊一西 依所上邨里秉之尹季郁 弟樂厚中所綱庭躬十陽 子道水父推公.己耕二縣 圖慧云深老敬奉幾處月杰 彤 素猶歲高己師十城 紫色 敦有壬德溺學二東 書 古熊中劭之名日。邨 屡述命母懷紹邻趙



自廣灑始需多嚴心定師 昔父禄盖茂故作素程幼 過數其幼自師事質惟受幼 量可灑時已入入出隻業承 宫却。掃所所立審家惟於庭 人盖人禀住言為強謹父訓 固師儀受所特道漣承兄 無於師乃為重べ隆勤讀 吳不幼自言看家萬一儉書 百茂時言《法庭利世權义 熙忠庭猶諄有教人雖厚外 敬信訓是切則。宜义自义躬 書萬終長如能喜宏有家灑 關敬其兄此。為云。得夙風掃 國中身教至子欲自因。養習 奠未兄垂弟子庭牙肅農 其义教老住弟訓津恭作 基敢不仍榜成者已仁晋 也成敢親樣人殊人讓有

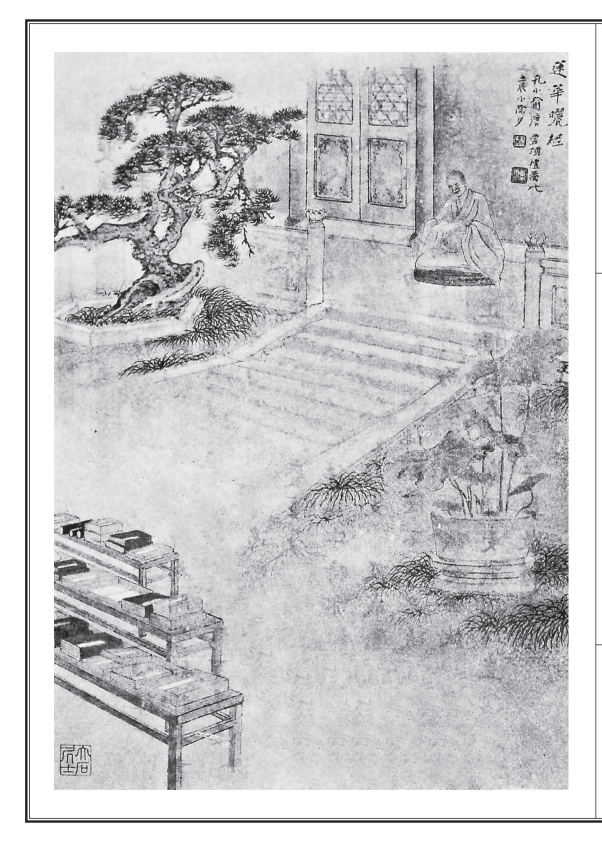


終南披剝

明如其故義不容疑及歸嚴受訓斥踰門有禁继而乗兄外出復通终南纯敬為實慎因畏果師之賦性然也披制未久兄舜至绐云田家别母師雖華寺司庫房兄整理糖食手都及氣味者唯用纸指不敢以舌話蓋該生薑辣萬年之聯語並沙称律中盜用常住之戒心甚漂、及在蓮之志此公雖係禪宗尊宿然不強之使同師見楊歧燈盡明干古寶壽 公恐其兄再度来尋乃令赴說恭學。 家時年二十一也在山事無鉅细皆水師命任之作務之暇學習功遂於光绪七年春級然投終南山南五台蓮花洞禮道鈍和尚出知佛法廣博精深直駭世出世法。彼關佛者特門戶編狹之見耳。 佛法廣博精深直駭 讀怡山發頭又及小净出文知禅净工夫成就之難易逐洪專修净出 讀程朱書受其關佛之影響。尋異重疾始悟前非漸完內 沈尹默欽書 



法基舒頭水眾常退百滚師 門里淨有悉僧、ほ悉為祭子 得以土病,師無 雷道路學。光蓮 以上久即一任 充 經 費 5元 籍 等 中自盖令人柴照湖登前七曬 興汗和代自頭客北山惟年經 會化淨理姚水漆加涉得夏 肇地土黑自頭。止谿水其承 稀馬。一職煙音計蓮隻師鄉 于一法師和日程。李慧僅度 此可囿于尚四既寺师存际 販赚見十一部記业命 王跑萬經師餘師和潘銀莲 福家汗、、、整人赞本歷團皖 丁喻普隅慎所心程艱一里 敬罗精讀思用苦尚军权激 書曉群殘實八段速而易別 淨機本遷及1片張賽錢八 土遂龍庫開養為無八南



/\

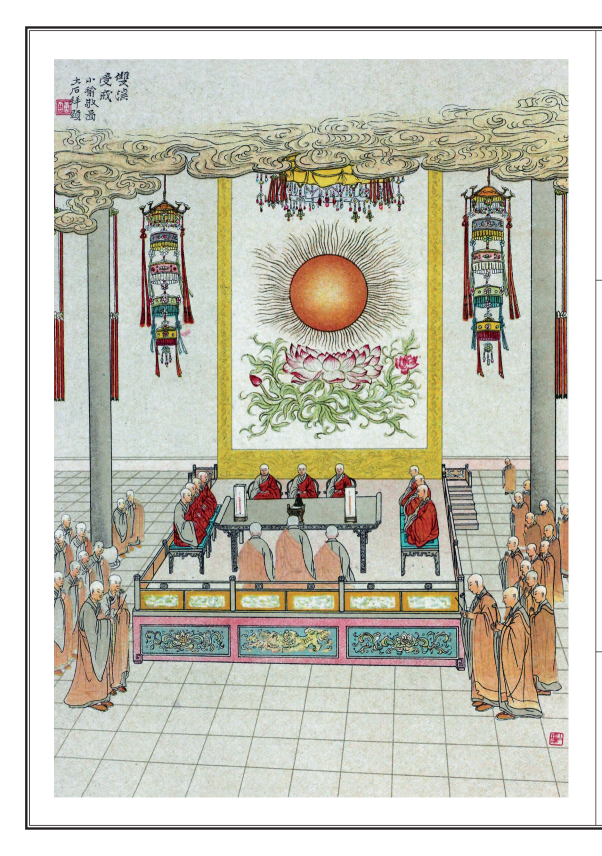
我品勞竟.加夜多惟末特緒

亦而目被。深故、師吏派八雙 得。目亦故人目生具職年 因疾全雖眾疾甫故師師受 真發愈力 皆轉六約束廿戒 果因由疾睡,剔月師竹一 正.目是作師既即同溪歲。 損疾深書復不病往請陝 飯益而信何起得日雙蓮西 依在念念能坐因後溪花興 弟人。佛勉念疾雖受寺安 子觀以功强佛。廢告戒知雙 契師至德支寫事愈戒客溪 敬 虔誠 不 特。宇 乃 過 期 師 寺 謹戒念可及時畫勞中為印 書因佛思戒亦夜報繕開海 圖緣.故.議。期心一發寫堂。定 豈所師圓不心是事,知公 不患因滿.離專時悉師律

益既寓書佛念以委善師

足除字寫冥佛寫於書傳

信戒過事求號字師。且戒光

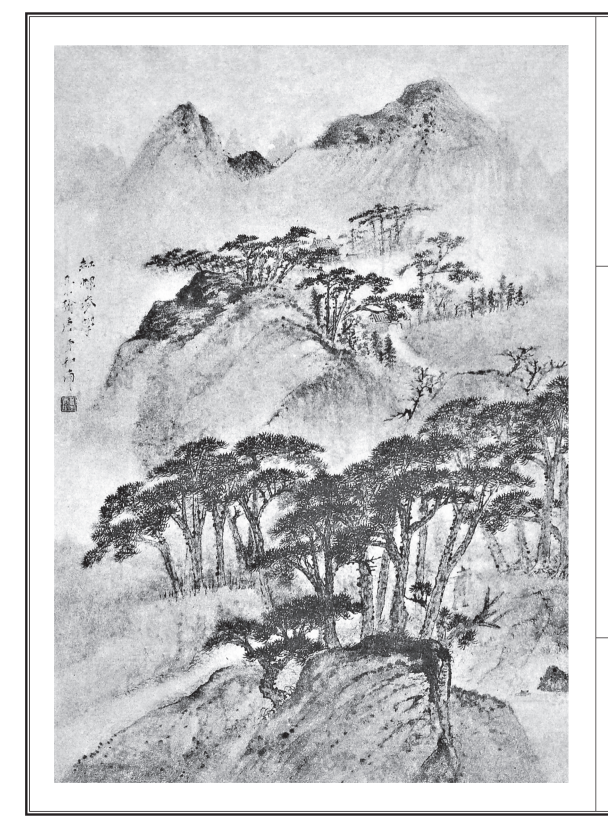


透闢故師終身服膺也 吳濟時間研教典。光緒十二年解節其我, 中間朝禮五臺一次此四元等職任藏主遂得閱讀大藏, 中間朝禮五臺一次此四就, 中間朝禮五臺一次此四就, 中間朝禮五臺一次此四就, 中間朝禮五臺一次此四就, 中間朝禮五臺一次此四就, 中間朝禮五臺一次此四本, 大樓, 走海, 後海, 卷灣, 在海, 後海, 卷灣, 在縣, 卷學

敬義大念祖語載住香螺居

書精人佛語録.中.紅燈山念

劉切作將録老於螺察資佛



返己,毅立座伏自悟龍光 都是妖證雪習遠徹泉緒龍 住冬岩道峰氧杉之寺十泉 圆行行果作長名後為六行 廣脚其之飯養聞陸行年堂 寺。白難本頭聖利沉堂師 瞥 山能師時胎養賤古年 慧 黑可以為故之役昔三 技 水貴文長為地潛名十 教 間更士養山所修德至 書 次可出即充以宏每北 阿里 歲見家功典折證於京

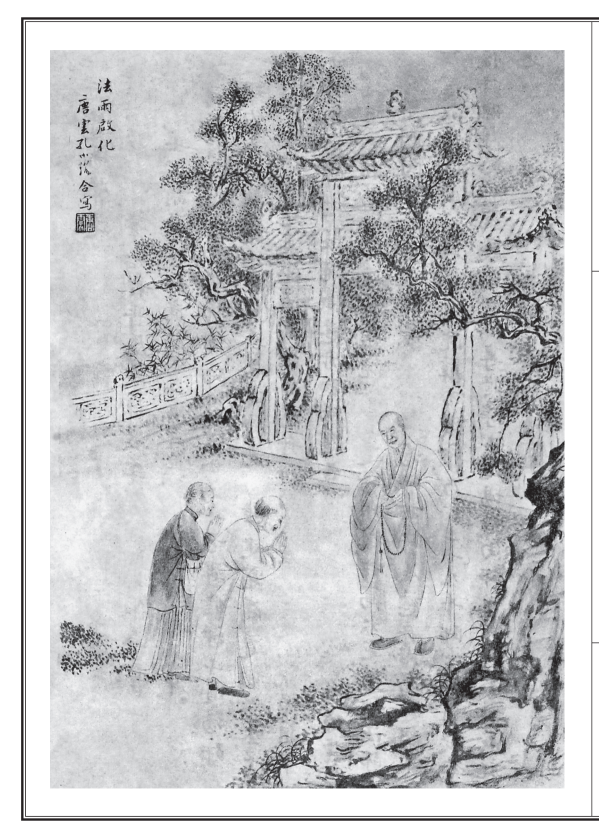


意知經溫未餘於衆先人。先 也嘗樓奶餐真珠一隱泉絡 舞師頭仍篷會再迹以十普 常此陀迎等殿堅勵師九陀 慙家寺歸和側請志薦非潛 **嗯三請法尚別講精化普**循 僧十藏雨特關經濟。老陀 自奉師十蓮期不共師雨 勖始入年篷六獲阿道寺 馬盖終都師供載已必行化 公本韜助丰養而講師延聞 敬說即一十歸業陀如法尚 書以名切四照信便也。雨入 顯慙序事曰法進蒙二之都 嗯亦里調師出鈔十藏請 為不仍開先關一三經藏 茲顏瑟法淺淺壓丰樓即 嚴人法師居由畢夏師理 之閒雨為之了即寺韜需



遍風師不禪混題即十歎民 淨濫回 中 圖 書 所 指 餘服國 篇而紀法 播.歸 當 輿論.增 館 義及 条遐諦 廣 木題未元雨 世 姐 通 文刻 光。尚 日知師啟 抉 即為并 旋有 景 檡 體勢。於 其 安鈔 楊 光師 具 從。周 正 中 赵 盖 阴 和 法 H 作 難 航 尚两 由 朱口 藏 師 也。二。 書 海九 易. 收經 正 文六 棉弟見實 等。各院。舒。年、鶴 皆 文,十 山.秦如 有 九徐 船庶師發 吉 世 年蔚 \_ 承祖者。前 言 出 至 义如 見 慈 續 世 母 人 + 搜 利 文 論請 未 諦、法 杜 集 佛 五 行 發 就 無年 或求 慧 学 師 師 處。字 田 िहा 攝 間文與 不 於徐歸包逐次是依宗羅次 逐數其 数 来受於 ナ 贖 田市 灰 篇三 往.耳 乎 跋上 增 其 云。符 御 淨 廣.合書。報 在 乞 大佛 上復 因 訂 عر 不 旨 法排 已奉法 法 = 名。始母 陵 疑即冊後 F 允登夷契論於 鉛 法 判慚 行 化之山於厚 宗 中 EP 讀 求合機。教華 師者 自 於 商 被是飯為 發 不書 文成

遂道依極輝宜局務



道楊摩建

任持。你觀終的靈嚴寺十分專修淨土道場皆由師慈悲願力所成就者 師属以法席屬之妙真監院解不獲命乃於二十九年師生面前受任為 净土法門國有深與故能勞怨不辭為師不許及慈母和尚赴関不返 師及真達和尚情民妙真監院指置道場規模於馬大定盖妙法師於 年戒塵和尚赴滇弘法寺事由慈舟和尚代理是年監院師明本西 訂規约五條懸諸山寺以岳久遠是為師學建置嚴道協之基。十七 尚商請於師以靈嚴歸戒師任持永為十万專作淨土道楊師手 逝妙真法師继監院職為行和尚應各方請出外講經時多寺事皆由 地方人士公請真達和尚住持一五年戒塵法師自部来申真達和 蘇州靈嚴寺學始於晋属興属展至清季而式微盖甚民國元千 兵縣江 東教書園



## 因機施教

東善奉行. 5c 應 心析伏者 雄融老人之言曰此老可敬處正, 後不該玄說抄必使人皆知而能方之坦途要道教人切實遵行以 以立為人處世之根基追以真為生死發菩提心信願念佛水善奉行因果報應生死輪迴之實事實理諄諄啓迪使其深生 理是依因念教義関深程途曠遠非實行信願學未當拒却農夫田婦尤所閱心一種平懷三 處老實處信深愛菜.倍致等崇馬。 而出輪迴故不拘貴賤 禅宿儒 面 命 農夫田婦尤所閩心一種平懷三根晉利情無適莫儒魁或遭呵斥。達官顯官絕無假借。應攝受者後生明等學人本諸經論流自肺腑不離因果不涉歷文。 老可能 賢思男女老幼兄有請益。 處正在 能以行.作 起凡入聖之捷往雖深通宗王死發菩提心信願念佛求生 꺄 聞者當下要益。 飯依弟子吳慧源散 耳。世之於 念佛決不 師亦 必以諸惡莫作 書 普蓮池大師 即在其平 餘了生 憬



要地要之氣類之正譬時 也若歸見之皆訛辨之丁 真於等誤是如訛荆像顯 果因皆等也正具榛季正 地果是皆二龍見塞正辨

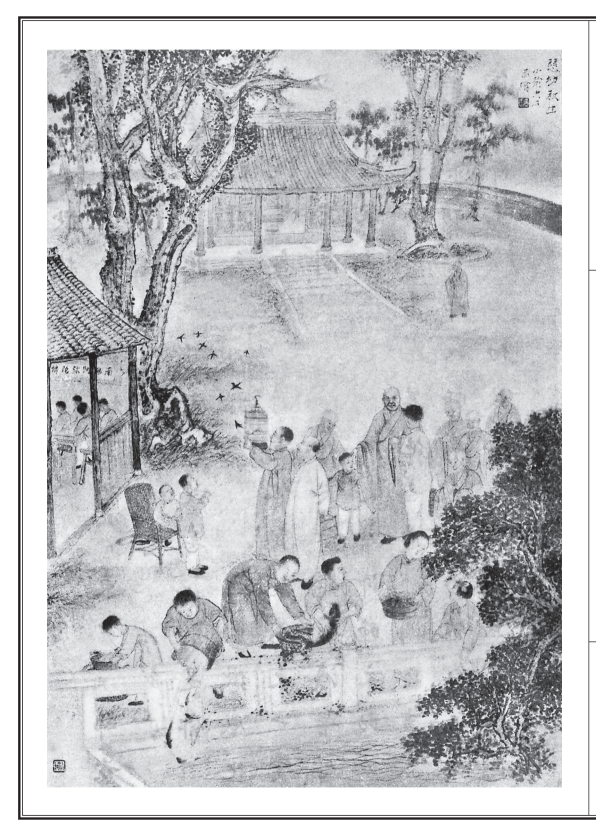
之端入拘丹衣教之訛

大因而墟運之内顯誤

自不也是辨舒遺塗法訛 皈 依 無昧至也教三教不替 弟 **新理第三外輩綜先而** 子袁慧 曲事一辨之九而芟訛 之圓義儒訛品言除誤 則之之之辨誤可道欲 淵 頂 師境究誤私辨分何顯 禮 顯形竟如傳優三由正 正正隨辨之姿類顯法 故 辨則機理誤塞一露必 書 訛影示學煉搭辨師辨



則眾不亦塵安望中生雲民 滅生僅當而宋其雜念寺國 果體派成康文長諸為生一纷 所之兒良濟穆以總宗念車放 周 義 計 善 之 皆 育 素 寺 佛 師 生 者若也為業出益聲規道六 大能若一為自望畫與場十 **亦 炒 夫 郷 新 쟀 뵞 經 璽 炒 二** 非放武一兒兒能營嚴南歲 僅生殺色勸一成而同京魏 為武放淳為則才師俱三梅 物般生蓮世離成電師沙蓀 類實肺之人俗賢主手河。居 計力光士告。而利之。訂、法士 耳。奉重則又奠益師並雲等 汗視斯云。佛社之辨者.秉 黄近宫世般教會。於佛效師 成息人受無基以兒慈雲懷 敬 毅 以 其 些 一 晋 也 妙 棲 創 書目心利天則釋不院以建 ■遠佛固姿居道惟炒放法

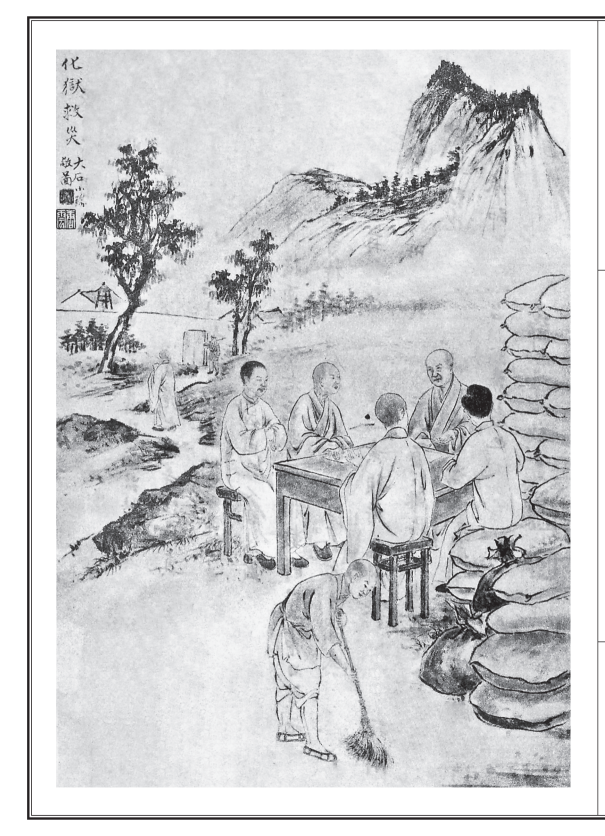


而不

則之實輪威任延在 亦飯乙流则其僧士化 易助習依玄处月事於成散 悲於以弟問各裔聽監定校

心師為子、陡處怕者撤海灾 切以常其甘宣如勤弘縣 故师其禀叠講器客宣知 朱亦為他師以道居收佛事 琪無之各之灾俗士,放化陶 成不倡處命告。觀共甚智在 教竭乃拔仰任 聽 组 鉅。德東 吉力能海師殺為監於法君 ■ 日得之之濟之獻是師承 处人事助者一感擎應師 也之点力皆變化樸師慈

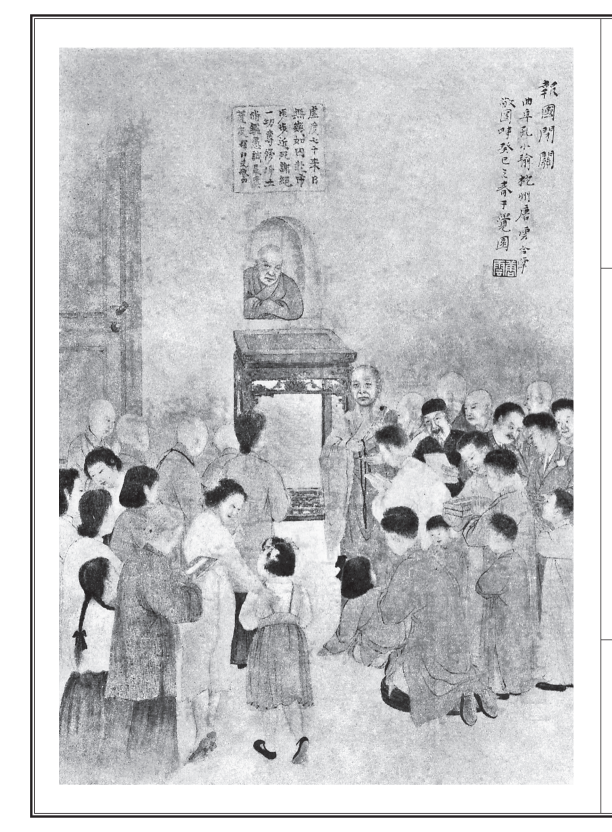
信無者師丙會君命旨最



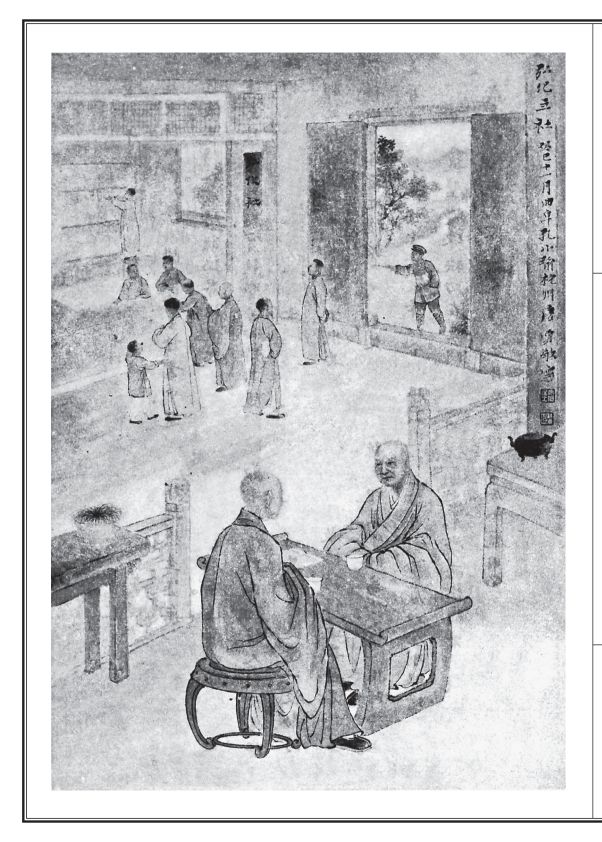
#### 報國問關

事修之所然以法緣所在.於九年二月至蘇梅關,時年七十矣。師住北 香港黃版牌居士等特建精合欲迎師赴港而各方聞風来迎尤有十 励素領不收歸這不作寺主自容居普施晚恐精作者二十餘年民國之年後选 日新又新皆承師德感台品成此者也。 久法化轉過弘化社之建立報國寺之為靈嚴下院及靈嚴道場之 餘處真達和尚一再堅留並商諸繼素預将蘇州報國寺多師問關 治太平向師請益。其投面歸依者更難压指數,即以人事日繁亟於題德。 事施省之朱子攜黃瀬之關細之等或目私人問法或目社會慈善,均常 室居馬而力議法門諸居士如魏梅孫王幼養記古農許心淨漏夢华王二 回募印安士全書等弘化事業至滬太平寺住持真達和尚特為師關淨

聲 崇 故書 疆 圆



即弘時不散載上付十民師 谓一為捨谢國海诸百國數 此大说師绝寺党明稚十十分 也。師法。二人即園道及九年化
的故不事師創法印年派立 杭渭弘肯河河立即。而将通社州弘化遏闽国弘于未城佛 姚化事其自處化是经踪经 琴極業向修而社明流長善 战转道乃辰二道通隐書 書之群通一道通恩書 等之群通子孫書以盖 年最前該弟高。年孫書 2後日即子初遷師教纸甚 圖十為回追師蘇旨萬版鉅。 年盛中随本之就册数及

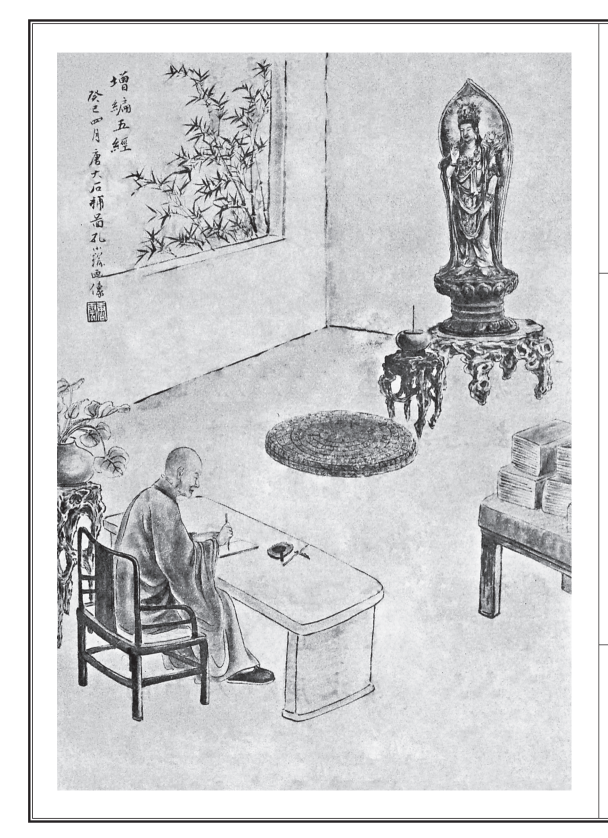


重 一刊十

叙 師 滿 於 肼 師 餘 土 述 逝 三 箸 種 師 於 益 歳 在述精華草: 意 民 後. 在昭 之序 大 百年後壁聯珠映功在 附 圝 致, 其門人成時欲偏界派通思文長卷博費鉅而難廣 師 於各要之後較先節本文多一倍重新刊 以正法眼於闡揚淨土諸書中選其契珍契機至極無加者輯為十 七年属徐蔚如居士搜集原 陽大荒落律中南日之月異江靜寄居士魔國釣黃沐故書 圖 述 加以評點實然 評點惟 於十要靈峰以全剛眼創選於三百年前靈嚴以全剛 補其歉 费苦心惜其随 不泯其功另以往生論註徹悟語録道華世界詩等 法門發隱開微嘉惠米學所係 本十九年夏 閱随節. 印夫千經萬論 未經復勘即付样人致文多隱 始得其全於是逐一 布遂節略字 顧 康:指 不重哉 眼 校勘. 驛 的。 於 增 浄 訂 土。淨 仍依 重刊 隱 各 晦 要 +

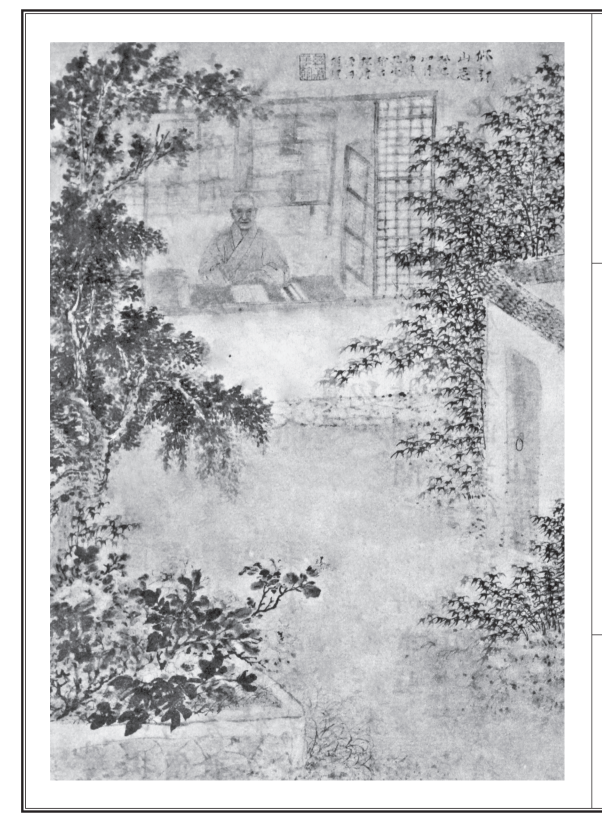


是十又继至以念生在五稱無 而二云、则固信見之嚴法净量 偏年只念通領佛相觀門上壽增 界重一鱼童持即阿经之四經編 流印章有實名生称說大經觀五 通四便不為為了陀净緣行典 師典前念本至経業起領量 即净當佛持前則三也品專 增出来最名至略福無乃經 入四必要之易示十量華阿 名経空開活至依六壽嚴獨 净合見示尤圓匹妙経一陀土而佛农工又避朝詳生経 持五為近生重至嚴觀詳生經 松終五證果勢頡迫與言圓華 敬并故圆能至之深心獨滿嚴 書撰和通都圓妙勸作陀菩經 圖序化遠攝通法信心目提普 



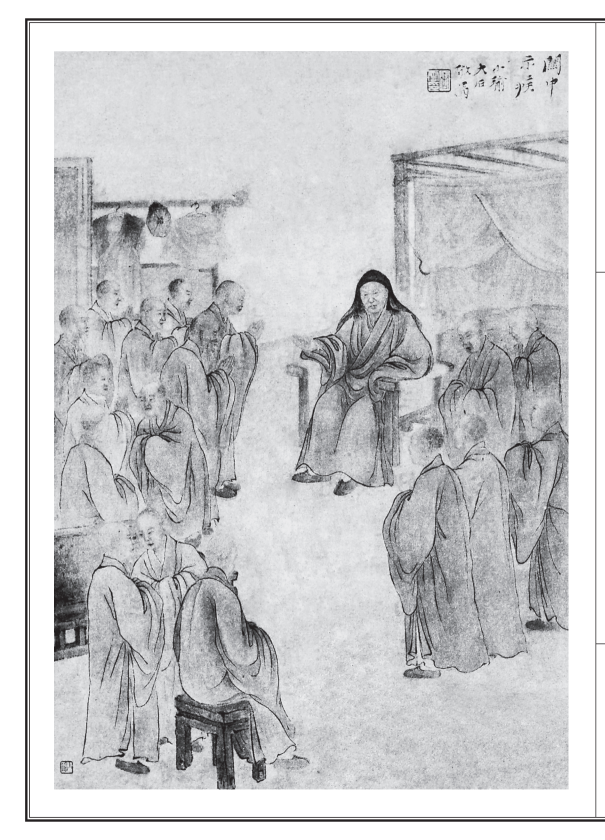
現猶薩旨訂書輯根遷陀玉 化飲現一各成觀本善志。成 之水化洗以於世要返謂春修 迹而原文菩是音務妄山定訂 三不非人薩清菩師歸志海山 致知偶作濟涼薩允真流縣志 意源然志世我本其實通知 馬。故志流弘眉迹請為令事 新名連慈九冠並挽人陶 黄志山風利華於令回由在 西於而景人三首江世信東 爽苦忽之大志追西道向請 敬薩主習。願次庚許人而師 書慈人.盖為第午止心改修

靈悲是善主修而浄之惡普



剧中示疾

達和尚由滬趕至送座之事乃由真師行之師雖未出關仍恬釋和乃可写矣議定後進晚餐即休息十一月初一日早起情席不能再懸當以妙真任之保道場得人眾有所依皆贊同乃席不能再懸當以妙真任之保道場得人眾有所依皆贊同乃席不能再懸當以妙真任之保道場得人眾有所依皆贊同乃傳道場不解勞怨眾所共知屢促實汪其職波皆不就令住持一韓語。師告衆日靈嚴自民國十五年由戒慶法師住持經升 庆翌日午後一時即命名樣在山全體職事及居士等至關房 民國二十九年師年八十在關精備法體素健農曆十月七日略示滋 適如常無諸病態 錢匠故書圖 B



詳屑維椅去五念不侍頓師 西微持上了分佛家疾象初 遊動道面大索見佛人夕示 而場西家水佛接云間微坐 念弘端要洗決引泽仍疾化 佛揚身念手。定帶土食精生 至淨正佛起生業法粥神西 **够五土坐。要立西。往門益猶** 弟時.勿三發云。言生。别許。健。 李乃學時.願.蒙畢.夜無食十 力於大妙要阿即一奇訖一 **营大派真生确大時特語**月 智泉頭和西陀聲半.但真初 頂念為尚方,佛念由懇達三 敬佛屬至說接佛林切和日 四聲此師竟引.二起至尚始 中後乃即我時坐誠及見 安即以坐要十云。無諸義

合利證信

坚 朗教 稱 R 無 名 淨 五 = 送 台 数。重 彩 剧 粒 15 4 图 德 其 耀 4 清 国 叢 士. 女口 ፧ 雜 10 图 法 能。形。 少許 西 ---登 林 + **Q**. 来 度 千 悲 檢 質. 連 地 年. 有 延. 邓田 願 骨 餘 衡 方 松 珠 餘 社. 無 灰 見 尚 庆 2 暦 7. 4 店 1 蓝 奉 繼 及 燼. 作 A \*\* ÷ 有 ナ 菲 檢 辄 馬。 2 沱 金 到 林 A 達 清 TA 律 辦. 聲。 雅 有 图 + 水田 锡 省 滴 禱 等. 外 有 尚 五, 頂 得 立 求 兴 约 塊 骨 樂 為 40 式。 錫 含 国 汤 雏 XK. 裂 火. 師 利. 集 英。 锒 其 煙 律 代 五 生 後 色,辨. 表 得 上 白 来 濱. 西 來 溢 各 有 参 新 F 域口 少口 13) 樂 色 連 嘉 觀 + 雪、加 <u>£</u>1 日. 徐 慧 華。現 合 舉 鄰 刺 有 典 荻 有 斌 禮。檳 人 剂 五 行 白 = 衰 ... 店 Ž 扃 有 先 柳 茶 五 + 核 É 밿 各 <u>-</u> 光。 碧. 即 士 a 力の 哉 等 新 南 有 当 大 南 合 有 2 吉 利 獲 足 九 全 後 100 洋 期。 豆 P 彩。存。 無 色。 \* 足 時 坡 松 群 洪 数 鼓 紫 骨 晨 か 廣 島 闯 智 蓝 妈 六 誠 浴 敦 多 等 現 内 求。表 杂 法 合 台 湿 六 各 各 領 得 師.盤 剂 師 德 晴 佛 大

巴。佛宗。蓮篤計。上塔三六師 然西折池論善海供聞年西 則歸攝善者由真養以九歸寶 師關告巧曰。師如者免月後塔 之維具如師之等則風全羣流 本含慈雲稟德處。有雨塔弟芳 迹.利悲谷。善化.至江侵落于 距續語憲導入飯蘇蝕.成。思 可紛.默章專人依無亦塔永 思教無靈修至弟錫.便石遺 議澤非拳之深子四學質澤 我偏教步旨.故所川人高乃 乎化。武闡羣供華参一議 寰脑资永弟小陽禮。文建 曹宇終福。明子型廣其六舍 君三預和料飯之東各尺利 健百知揭简向含儿方五塔 散年時净之之利龍,分寸。於 書来.至.土。微。誠.塔.陕請復靈 勵一端密中歷難西含建藏。 人坐譜正久以終利火三

而念諸似彌數南建殿十

亦 隨 也顯 竭 臻 中 即 至與 曹修竭 葉消 大 有 誠 蒙 了 感 感 而 途 音 月 而 加 顋 而此而 禮 念之 廢則感知 冥應者 念不 影 顯 應 末 障盡等冥感 善 被 至 但 應 誠 逢 亦 旌 而 見 法 脢 誠 應 功 者 禮 冥 凶 感 之道 不虚棄果無浪得。 念等 2. 宿 宿 應 界 石 而 カロ 化 亦 被之 泉 吉 分 縱 世 颙 2 不 世曾種善 顋。優 盲 方 行.遇 微 曾 令 顯 感 迹 生 山 種善根迹冥冥 應者 妙 恃 12 今 而 有 難 不 難 不 冥應 生 怙。人 成 願 能 思 由 雖 諦 雞 宿 祥 感 略書梗 今生竭 今生竭 兹 如 不 信. 之 未修習由 2 生曾種善根 及 騆 中承 竭 業消 致 不同 舉 能 縱 應冥感冥應 梗果 誠 國 親 誠 佛 盡敬 誠 障盡福 類感 其 見 末 誠 民 月 アス 宿 子表慧 極 生 慈 禮 禮 光 乃山退吉臨北 者蒙益 善根得 各皆 勖 念顯 不 但 颙 念冥冥之中 能 又 應者感 来 見 增 哲 蒙 慧 信 何 淵 70 念投 2 其 被 奉故 嘗 蒙 現 頂 カロ 顋 朗 應 禮 殊 被 70 等 應 ~ 不 生 承其慈 勝誠之 蒙 被被 故 業 迹 轉 冥 竭 有家家觀 超旅水 感 書 其 大 亦 禍 消 騆 誠 不 .1. 為 冥應 盡敬 昭 不 凤 知 障盡等亦 耳。如 優劣 至心 冥應者 福等亦 陷 カ 燭 蒙 獲 世 地 者過 禮 音之 昏 利 生 善 念供 在 種 旌 怨 水 益 現滅 冥 其 種 冥 去 望益 中 但 誠 亦 亦 生 福 生

跋

感 沉 余初行脚即往曹陀参禮印光大師恭請開示師曰六祖言於一切時自淨其心可能否如其不然不可 五內深佩大師說法善能契機此五十餘年前 空守寂即須廣學多聞識自本 心達諸佛 理 和 事時大師已作山中導師海上 光接物無人無我直至菩提 云云余常卽信受奉行銘 |慈航其後迭次禮 座受

益

良多乃至大師示寂余心目中始終常以大師爲依止迄今回憶猶覺依戀難

忘山

始盛蔚成大宗且佛教各宗在華均 竊念佛法東來垂二千年其普及深入社會者當推禪淨二宗禪則獨被上根淨則普被上中下三根故 斯法解行 綽善導諸公主永明壽公益深其旨雲棲靈峯梵天紅螺諸祖繩繩 **淨宗宏傳尤盛良以彌陀淨土法門雖佛說多經馬** .雙絕者則印光大師也其言曰非極樂往 盛 極一 時而寝衰惟淨宗則濫觴於廬山遠公蓮社繼起於曇鸞道 [生一法九界衆生無以上極其覺十方諸佛] 鳴龍樹無著世親諸菩薩亦著於論惟至中國弘揚 不替迨清季民初蝎畢生精力: 無 以下 荷擔

感而想像其爲大權示現之菩薩。

盡其化洵足以

網羅

已師雖專弘淨土而其宗說俱通凡讀其文字聆其言教親其道範者莫不深

誠信願念佛

往生淨土而

原 來佛菩薩應化由 本垂迹吾人只知其迹而不知其本然菩薩爲大悲利物示有始終既有降本垂 迹

甲午孟春學人高鶴年

和

南謹跋。

堂之一切影相耳若由 之形 誕生以至坐化生西皆一 相 自不 無 開 迹顯 迹推 本之妙用如 期垂迹不可思議之勝妙因緣豈實誕生於莘野寧眞息影於靈嚴耶 ,本可知其必是法身大士乘潁再來故知大師不生示生不滅示滅. 心此 遺傳 迹相 也. 亦 **猶釋尊應化事** 迹之八 相成道諸 和 道 影 錄 不 曲 過 幸野 哎 爲 影

愍羣迷冀同合覺緣來斯化感至必應而已!

多葛藤寧非多事雖然如此長空雁影沉寒水雁水無心影 以指為眞月以後為彼岸又不免買櫝還珠矣印公大師畫傳將發行妙眞 凡我佛子見此影相者應在道上會須知 何須以螢火燭光炫耀於大光明之下而且在他老人影相上散 文且覺得三世諸佛把嘴挂在牆壁余寧有開口處又况印光大師自有光明如 量描寫耶然而嘗海一 惟是大師一生行業一語一笑都合道妙或止或行俱是典型如是無量功德又豈廿四幅黃傳所能盡 滴亦知鹹味窺天自儲可見光明此在大師教海 此如標月之指渡海之筏若僅遊心於藝術文字之美妙 宛然 花也不 着澆糞也不着乃竟拉雜了許 中亦不過縮影 法師 **赐余爲文余愧向** 月印千川.日照大 而已現· 在當 地 不 便是 义 能

五二

#### 附錄遺教六篇

## 無量壽經頌序

果徹 絕無 十一 干 以 法門 超出 淨土 被所證與普賢等與諸佛等是為等覺菩薩普賢乃為稱讚 十大願王 仗自力通途之教義論 壽經 經倂闡萬論均宣也溯此法之發起實在於華嚴末會善財徧參知識至普賢菩薩所蒙普賢威 此 其修證因果不得以通途教義相 其外逆惡罪人亦可預入其中統攝律、 因源。 位法身大士已偏遊 法門乃十方三世一 法門其大無外全事 凡 發明 夫二乘及權 功德迴向 切法門無不從此法界流。 爛陀往昔因行果德極樂境緣 位菩薩故雖 .往生西方極樂世界以期圓滿佛果以華藏海衆皆十住十行十迴向十 ·仗佛力特別之因果之所致也使知此義則其信向修持之心佛也不能阻 塵刹 切諸佛上成佛道下化衆生成始成終之總持法門故得九界同歸。 即理全修即 佛 國其爛陀誓願極 大 弘 此 繼古令多有深入經藏徹悟自心於此法門不生信向者以 一切行門 性行極平常益極殊勝良由以 法 教禪密之宗貫通權實頓漸之教於一代時教中獨爲 種 而 種 凡 勝 小莫由稟承乃於方等會上普 無 樂境緣往生因果一一悉知 不還歸 妙行人修證品 如來勝妙功德勸進善財及華藏 此 法 是,三根普被利鈍 位因果此經 果地覺爲因地 乃說 故不 爲 全收等覺菩薩 須說然 華嚴末 切 心故 人天 得 海衆 後 因該果 儿聖 華嚴 地等覺四 + 方 會上 同以 共 特 說 神 止 死 不 加 矣。 别 海.

心經 直登 經 餘 著. 致末法學人如其智力充足不妨圓修萬行. 庶可 時乎使如來 義未 九 日 蓮也。 時 能徹 常讀 雖 無量壽經古疏甚多近悉遺軼所 在 底顯 誦。 不開此 方等教義 又說觀無量壽佛經令諸行人西方依正 示. 和 法則末法衆生 盤托出然 實 屬 華嚴華嚴 亦可以 無一 唯 助 能了生 局 迴向往生否則固當專修 發我輩無力斷惑證眞者之信願以壯其堅決往生之雄 存無幾道傳大師. 法 身大士此經 一死者佛以大慈深恐衆生不 莊嚴常在心目之間此三經文有詳略 編攝 讀 誦 九 果聖凡卽以 此經深感佛 淨業以期仗佛慈力橫超 便受持故又說 華嚴 恩。 作頌 論。 讚 倘 揚 圈 阿 特 雖 於佛 理無 彌 别。 陀 况

# 重刻彌陀略解圓中鈔勸持序

心故

令排

削

流

通焉。

普賢以威神 引證據冀見聞隨喜同 力而 土三經專明其致世多習矣不察視爲淺近謂不若教海之宏深禪宗之直 十信滿心受文殊教偏參知識初見德雲一聞念佛法門卽證 念佛求生淨土一法乃十方諸佛曾度衆生之要道九界衆生速證佛果之妙門諸大乘經皆啓斯要淨 **||悪佛加當** 加被即 仁 固讓見義不爲致 時善財所證與普賢等與諸佛等普賢乃爲說十大願王勸進善財併華藏海 生蓮邦如來初成正覺爲四十一 如來徹底悲心 鬱 而 位法身大士演大華嚴及至入法界品善財以 不暢衆生出苦捷徑塞 初 住從茲隨參隨證及五十三至普賢所。 達每揚宗教而 而 图 通。 今不避 抑 淨土 罪 貴 尚自 略

復舊觀。 界流河沙妙義. 託質 此 廣 彌陀 經 著略解圓 向 往 大精微者莫過 尙 圓 發三 經 預 生西方極樂世界而觀經五逆十惡地獄相現十稱佛名卽得往生夫法身大士悉願往生阿 賢殊 蓮 胎 末品法門之宏深直捷孰有過 彌 列 說有 一心執持 離險道 陀 融 爲 行發 品中道之鈔。 H 願願 經 課以 無 品、或註 聖號期 以 得 於蓮池之疏鈔極直 不還歸此 安居 其言約而義豐行簡 此三 理高深 一疏. 寶所聞 出 經 法界以 五濁之惡世冀證四德之玄猷。 而造論莫不以 無不備 而初機可入文暢達 法受記· 故 機 西天文殊普賢馬 於此 一捷要妙者莫過 由同 無 而 者誠 不收。 效速宏法大士註 此 居 法門自行 而 隨 可謂敎海 頓證寂 研 而 於萬益之要解幽溪法師。 久修咸欽奈流通既久錯訛甚多因校訂 種 化 鳴。 他普利 如是則於 龍樹。 之南 光撩起便行阿誰 亦可知其指 疏讚揚自古及今多不 針 東土遠公智者 含識。 禪宗之北 臨 命終 歸。 而 時定 徧 古人欲令舉 閱 極。 無分書此愚忱 善導 一切諸 蒙彌陀接引聖衆偕 握台宗諦觀不二之印 書方 勝數於中 永 堪 世 明。 法 徹其 無 咸 或 近敢告同人。 發願 不從 修 求 閫 故 重 奥。 , 鼻罪 刻伸 其 以 此 而 自 迎。 阳 法 說

### 印施極樂圖序

大矣哉 無 修 證者 不 從 此 益 淨 法界流大小 宜 士 挹 法 其 門 之爲 高 風。 權實 普被 敎 也。 是 Ŀ 切行 中下 1 作佛. 無不還歸此法界不斷惑業得預 根統 是 攝 心 律教 是佛 禪 直 宗如 指 人 時 心 者猶當 雨之潤物 遜 補處即 其 如大海之納 奇特 此 卽念念佛 生圓 川。 偏 滿菩提九界衆 圓 卽 念成 頓 漸 佛 切 歷 法。 劫

稱悉證諸法實相最勝方便之行馬鳴示于起信易行疾至之道龍樹闡于婆沙釋迦後身之智者 離是門上不 能 圓 【成佛道十方諸佛捨此法下不能普利羣萌**是**以 華嚴海衆盡遵十大願王法華 說 +

疑論 岸故得九界咸歸十方共讚千經俯闡萬論均宣誠可謂一代時教之極談一乘無上之大教也。 而專志西方彌陀示現之永明著四料簡而終身念佛匯三乘五性總證眞常導上聖下 凡同登彼 示植德

本歷刧難逢旣獲見聞當勤修習不慧生植末世幸遇斯門愧無自利利他之力頗有已立立人之心。 欲

信向傍書念佛起 **令貴賤智愚僧** 俗男女迴客途以歸 止儀及十念法門今隨分隨 本國拾穢土 力逐日修持明 而生蓮邦因繪極樂世界依正莊嚴圖明 示淨境 用 生

通教理自行化他 專主淨宗所著寶王二昧念佛直指文理兼暢今古絕倫其極樂依正篇揭 示樂邦妙

初鄞江

有大禪

師厥名妙叶徹

悟禪宗深

成佛之眞因信願任運發生佛號執持不已從茲同 境包括淨土諸經 與上圖像交光相映一際無痕遂依原本錄于其下庶見聞禮誦者知出苦之要道: .離穢土同生淨邦同 侍彌陀 于九蓮 同圓 種智於 修

念如斯利 益. 何可名言良 由以 果地覺爲因地 心故得因該果海果徹因 源也石印 萬張用 結 又祈

展轉流通件 十方法界一 切有情齊還本有之家鄉常住寂光之淨土 云爾。

#### 淨 土決疑論

樂無 實賤愈病者良法無優劣契機則妙在昔之時人根殊勝知識如林隨修一法則皆可證道即今之

將亦誅! 聊以 資糧 茲唯 思天 學不逢善友未聞聖賢傳薪之道爭服韓歐關佛之毒學問未成業力先現從茲病困數年不能事 世 枚舉直是抑遏宗教過 爛陀要解文深理與不 有 餘 情世智所能測度之法也遂頓革先心出家爲僧自量已力非仗如來宏誓願力決難卽生定出 及其至也 通天 人根陋劣知識希少若捨淨土則莫由解脫余自愧多生多劫少種養根福薄慧淺障重業深年當志 視之見其詞曰 一上座久參禪宗兼 法亦不肯捨此 个耳倘 地鬼 而已。 作後進之入勝因 佛 是念唯淨土是求縱多年以來濫 滅無 J雖聖人亦有所不知不能焉韓歐雖賢其去聖人遠甚況聖人所不知不能者乎佛法殆 神 所恨色力衰弱 遺山 如此 其法果如韓歐所言悖叛聖道爲害中國豈但古今聖君賢相不能相容于世。 華嚴 取彼違背初心奈宿業所障終未能得一 人矣又何待韓歐等託空言而闢 昭著占今聖賢如此衆多况佛法自無權力以脅人服從必賴聖君賢相。 讚淨土謗正法 便童豪欲搜輯台教逐條著鈔俾初學之士易于進步非敢效古德之宏闡道 通教理眼空四海誓證一乘效善財以徧參知識至螺山以叩 緣喜彼之來即 奥藏法華 行難 勇猛而信願堅 祕髓 過要解 輪疑悞衆生不億萬益大 切諸 廁講 固 佛之心要菩薩萬 一本且告以著鈔之意上座因謂 席歷參禪匠不過欲發明淨土第 非但 之也耶。 世間 心不亂以親證夫念佛三味慚 .禪講諸師不能稍移其操卽. 中庸謂君子之道夫婦之愚可以 行之司 師 以千古希有之學識不 南皆不 出於此 余日。 一義論 I要解一 關 矣若此 余舍時 以 諸 作上 愧 佛 護 即直指 而 與知 書吾背曾 持方能 何 現 天 者不 身 生死從 介適 品 地 如。 事。諦 个修 非凡 興能。 鬼神 往 勝 妙 以 113 H 生

塵勞。 多。 上 為實 直下成佛 果勝 佛名 作是 自心倘見思二 **庶汝之所言舉世** 途永背覺路斷滅 根 對 探乳 一根猶然如是中下又何待言斷見惑如斷四十里流況思惑乎了生脫死豈易言哉以是不 施 為可 說謗佛謗法謗僧。 敢不 大乘經文殊曾賢馬鳴龍樹智者善導清涼永明等諸大菩薩祖師 讎 暢佛本懷唯念佛求生淨土一法專仗彌陀宏誓願力無論善根之熟與未熟惡業之若輕若 il: 垂 權 仇。 觀。 个依從余日. 憐憫 接 開 反 而已豈有他 之鵝王也須知其過實不在于蕅益此解。 余俟其氣平徐謂之曰汝以萬益 引 著斯 榳 一惑稍有 循 顯 者 循善誘雖 實于一 奉行 即汝是也彼瞿然曰師言罪 佛種 解. 如 :未盡則生死輪迴 哉。 來爲一大事因緣故出現於世所謂大事因緣者欲令衆生開示悟: 矣否則卽是山野愚民妄稱皇帝自 罪過彌天矣欲報 爲 當即生陷阿鼻地獄 乘法 無奈衆生根有大小迷有淺深不能直下暢佛本懷因茲隨 愚夫愚婦之護 天地 作種種 父母 說。 不能喻其少分矣又以一 位 舊莫出。 身 或有善根成熟者令其誕登覺 佛恩者當卽燬滅令盡 符。 此解爲罪過藪者但 永劫受告了無 在釋迦彌陀等者何反常之若是也請詳 躯 世 况既受胎陰斶境生 在于釋迦 緇素守一 出期恃宿世之微福造窮劫 制法律背叛王章不 | 彌陀及十方諸佛與淨土三經及華嚴法 叉何 知其末流而不 法以 切法門皆仗自力縱令宿根 堪著鈔以 棄 著由 也汝若能爲大法王正治其罪 萬行。 岸其有惡業深厚者令其 取 覺至覺者少從迷人 旋踵 助其流 蹄灣以 知其本源是逐塊之魔 .機設敎對病發藥。 而 拾 陳其 之苦 滅門 通 耶。 臣 入佛之知見 報三世 深厚 誅族 故。 懫 海。 若 同 1 Æ, 矣。 徹 漸 其 厲氣 迷 理

光淨土。 叢林. 此普勸 汝以 毀謗華嚴汝 品善財于證齊諸佛之後曾賢菩薩乃教以發十大願王回 肯生信發願持佛名號臨命終時定蒙彌陀埀慈接引往生淨土俾善根熟者頓圓佛果卽惡業重 出 願 爲 預聖流乃三世諸 覓圓 之王王于三藏華嚴不 通 邪 輪 苦之玄門成佛之捷徑 則 疑 之地 證毘 于 禪 安居淨土以 須 何 日日 **[華藏海衆乎夫華藏海衆無一** (剖決師) 無佛 敎 叉何 獄種 自 盧法身者不能徹底親得受用圓 修習 S守汝志吾行吾道將軍不下馬各 世界現身作佛又華藏海 負 必以 子 何 而 浄以 見拒 耳夫釋迦關陀于往劫中發大誓願度脫衆生一 生 而 佛度生之要道上聖下凡共修之妙法由是諸大乘經咸啓斯要歷代 妄謂宏淨土者爲謗正 滅 反生毀謗之若是也儒書所謂習矣不察日用不知 信即一闡提縱不生陷阿鼻報終定墮無問吾欲離苦而求生 樂攝受而鈞陶汝只知愚夫愚婦亦能念 心捨東 之甚 也以 也。 曾聞毘 故自古迄今所有禪教律叢林 取 西 然後為 凡夫二乘乃四十一 中肾土無量。 盧遮 法輪斷 致住行. 得 那 也余日談何容易寂光淨土雖則 自奔前程道不同不相爲謀汝去吾不 徧 滅佛 切處其 向地等覺四十一位 而 必回 種足 徴汝 佛 间 位法身大士同 向往生西方極樂世 所住 往 無 生 佛遂至藐視淨土何不 乃魔附其身喪 不朝暮持佛名號求生 則示生穢土以穢以苦折 名常寂光則 四 方極樂世 尚是分證汝若 者莫汝爲甚 破 無 (但證法 界以 當處卽是然 界者 明。 心病狂認迷為覺指正 同證 語 也。 期 海土汝飲得苦而 可 b汝彼曰道· 祖 圓證毘 身當 觀華嚴入法界 夫華嚴為 西 知 圓 法性悉能 滿 方 師莫不遵 往 處即 伏而 非智斷究 也。 生 佛果且以 盧法身 汝 極 一者,亦 貴宏 發遣。 是寂 諸 樂乃 乘本 歷 經

界說畢如· 方也問. 捨東取 元年 現。 惑證眞何 談不 則不 卷之梵文至十四年始譯畢流通其前之三十九卷即八十華嚴之入法界品而文義加詳 後依此理以起修因 財承普賢威神之力所證與普賢等與諸佛等普賢乃為說偈稱讚如來勝 生淨土是權 經云耳古 而 終及行願品 根利器淨土 應有錯。 ·問論成之後隨即 有言說 ·妨說當處便是寂光其 棄柏李長者華嚴合論謂西方淨土乃爲一分取相凡夫未信法空實理以專憶念其 西 來讚 爲生滅者不知執東廢西乃斷滅也夫未證妙覺誰雕収捨三祇鍊行百劫修因上求下化斷 非取捨之事乎須知如來欲令一切衆生速證法身及與寂光所以 當無錯謬答棗柏雖菩薩示現以經未全來不能預斷故作此說按棗柏造 非實何以華藏海衆同 余日宗門所說專指理 |總攝無遺矣大集經云末法億億人修行罕一得道唯依念佛得度生死則一切人天六 数大衆 來第四十 念佛求生淨土一法唯佛與佛乃能完盡登地菩薩不能知其少分者即此是也則一 證果超凡入聖即衆生 奉行文方圓備。 人滅歷五十餘年至德宗貞元十一 卷普賢乃以十 或未然則是說食數寶不免 性非論事修所以 願往生棗柏現生證聖神 放古德以此 大願王勸進善財及與華藏 而 成佛道之事汝何事理儱侗 一卷續于八十卷後流通欲後世 然者欲人先識不涉因果修證凡聖生 飢 寒而 年南天竺鳥茶國王方進普賢行願品四十 通智慧不可思議定是華嚴會上菩薩 死 也。 被日 海衆 令其回 唯心 妙功德以文來未盡 知見顛倒 特勸 淨土自性 向 往 持佛名 學者咸得受持全 之若是也又汝以 論 生 西 彼第八十 在 懈陀宗門 佛之理。 號求生 方 唐 心分淨得 玄宗開 故 極 未結 樂世 切 峇 西 示

道 具縛凡夫淨土亦總攝無遺矣汝信棗柏而不信行願品大集經是遵縣令一時權宜之告示 示 易之勅旨 何不知尊卑輕重之若是也問彼既海衆示現何待經來方知答宏揚佛法大 而違皇 (非易

事。 須有證據方能 **佛性將謂棗柏不及生公答闡提原是衆生一** 取 信華嚴一經迥越墓典無 :從引類以自裁度問涅槃全經未至生公何以預倡 切衆生皆有佛性闡提何得獨 無有 智識 者皆 可預 闡

斷。 往生圓滿佛果諸經絕未宣說誰敢 自出 心裁豎此奇義二者事理絕不相 侔不 可 引以爲 證至于二

公所 以不知以敦後世之信 證。 則非吾輩 博地 向耶。 凡夫可知何敢戲論 阊 禪宗諸師多撥淨上此又何說答禪宗諸 **一須知菩薩宏法或順或逆種** 師唯 種方便不可 傳佛 心所有言說皆 思議。 得 非棗柏 歸 向

上。 汝 依 憑。 六祖謂 一參禪有年尚 東方人造罪念佛求生西方西方人造罪念佛 不知此則汝之所解. 皆破壞禪宗之惡知見也。 求生 問 何國趙州云佛之一字吾不 博地 凡夫豈敢自任諸祖 喜聞。 誠言 又云 斷 口

老僧 念佛 聲漱口三日禪宗諸師多有此等言句則义何說答六祖直指向上令人識取自 心。 汝當作

訓文 《釋義辨論修持法門所謂認驢鞍橋作阿爺下 頷幾許悞哉,汝須知西方之人見思淨盡. 進破 塵沙

及與無 生凡聖同 朔祇 居 淨土一生彼土 有進修絕無造罪之事謂 則見思二 感徹 彼求生何國者若在此間未斷見思仗佛慈力帶業往生之人則 成消滅。 隃 如 洪 鑓片雪未至 而 化。 德人覿面 鄙念全消。 若是

見思 淨 盡 則 生方 便有 餘 %淨土分破. 無明則生實 報 無 障 礙 淨土。 無 明 淨 盡 福慧 圓滿 則 生 常 寂 光 淨土。

在 此 土 現證者 如 是在 彼土 進 修者亦然汝何過 慮彼無 生處而 自障 障 人不肯求生聞噎 廢食· 自 喪

等皆屬 佛佛平。 酬機 趙州 爲 又何不依 佛謗法謗僧現 是實是可 向 依 依百丈立 率皆福蓮 有 念佛報恩 命。 易行疾至之道乎 但噇 :此等言: 僧 則 則寧 間 芜 之言悉皆如是不 下 轉 酒 -徂 近天第· 語。 凝人 祈 慧淺 可 依。 辺 句 欲 糟 方諸 何受損 以 阿 潚 若 逐 不 依 業 佛還 、莫汝若 生 念佛 能 瀰 念佛 病 土塊有甚了 知禪家酬 -則罪 直下 陀 重 僧化送亡僧之規皆悉回 佛為 匹 暲 爲 者即 又何不依第十二祖馬鳴菩薩 有 修持 圃 一勞備釋汝謂 業山 識 聲漱 深于得益者皆若罔 師 也。 十方 龍樹 得自 依得 機之言名爲機鋒名爲 汝但 也 期吾出家三十餘年漱口 積 不 無 П 菩薩 諸佛 心方 益者 三日. 州 福慧冰消命終則永 可依撥佛 知 趙 云 知趙州 有。 如來預記 諸 卽 師 何 州 絕未聞 佛之一字吾 違。 問 궲 不 誠 爲 如 依 把 聞于受損者 言圖 道 依 僧 向 何 往生 往 柄依 是諸 越 問 人說一 常 違 轉 生 叫 利 龍宮誦 情語出 不喜聞。 依憑 念佛 自相 于起信論末後示最勝方便令人念佛求生西方 淨土乎將謂百丈唯令死 墮阿鼻長劫受苦其利害得失奚啻天淵。 語問在答處答在問 佛師 尚 受 大 王 佛不喜聞之言則衆口 句者夫言出一 全身 削即 茅 何不依百丈云 州 つ盾夫趙州! 格外當孜孜 云阿 何 出 [華嚴廣 頂 生 如 不 製。古得 一便出輪! 瀰 是供養以 領取下文僧 陀佛 所言總歸· 造 德忿 修行 所受 處不 諸論 念佛 迴 口既以彼爲實爲 阿 一將 來定 瀰 說損 何 報答州 者 同 陀佛乎汝謂 偏 以 之且 唯 知 問 官宣至于以 法約 **有**未 返照 本分。 和 潜 往生不令生者求生乎。 念 H 西方。 尚還為 佛 成 不 佛不 佛道。 足 云念佛 爲 益悟 回 矣。 有錯 如毘 穩當 光 禪宗諸 人也 依 喜 可 卯 損會 佛 依則 **学。** 平又 也說,非 撥佛 佛爲 已而 婆沙 總之今人 聞 不 能 無 與 何不 人以 參。 何 論 則 親 念 此 州 師 見 謗 佛 亦 師 不 云

世。 侍爛 彼何 陀永不退轉乎又何不依二祖阿難初祖迦葉結集三藏與淨土諸經乎倘淨土不足爲法有害于 不知 好歹貽後世以罪數乎又諸大乘經皆讚淨土而 小 乘經則無一字言及將謂 諸大乘經不

數 乎 如謂 · 語涉 有 足為 之勢力而不 若 無 支離 利害得 法乎又佛說彌陀經 佛 諸 六祖 不足爲法何以 失乎夫永明乃彌陀化身豈肯貽人罪藪誇正 知皇帝之威德小兒見銅錢而 加 趙州等不可不信則龍 諸經皆不足信又何有于六祖 ·時六方恆河沙數諸佛悉皆出廣長舌勸信此經將謂六方諸佛. 言之彼謂 有禪有 樹馬鳴阿難迦葉釋迦彌陀六方諸佛諸大乘經更爲不 即拾遇摩尼寶珠而不顧也汝還知 淨土猶如戴角 趙州爲哉見近而不見遠知小而不知 虎現世紀 法輪疑悞 爲 衆生斷 人 師 來 滅佛種 生 作 永明四料簡 佛 大如 艗。 乎彼日永明 若如 鄉民慕縣令 亦 胎 所說 所示 人以罪 可 ·不信。 則 料 禪 簡. 淨

無禪 命終時現諸瑞相蒙佛接引往生西方也故知永明料簡爲不足法余日汝何囫圇吞棗不嘗滋味之若 有 淨土萬 修萬人去若得見彌陀何愁不開悟今之愚夫愚婦專念佛名者處處皆有未見幾 人 臨

之禪

者

類多皆看念佛

的是誰又有住念佛堂長年念佛者彼皆現世能爲

人師

來生即

成

佛

湖平又云.

是也。 逐文分剖則 夫水 明 知 料 字字皆如天造地設 簡 乃大藏之綱宗修持之龜 無 一字不恰當無 鑑先須認准 字能更移吾數十 如 何是禪如 何是淨 年 來見禪辫 如 何是有 諸 如 師 何 是 所 無。 說 然後 興

汝言無 少殊 異見地 者是宜其禪與 淨土日見衰殘 也問何名禪 淨及與有無請 垂明 海答禪 者即

性宗門所謂父母未生以前本來面 目宗門語不說破令人參而自得故其言 如

實

具之眞

如

佛

世行 參禪 沈 證無生情種尙在遇境逢緣難兇迷惑倘一隨境迷則能速覺悟者萬無一二從迷入迷不能自拔永 脫衆生者則可者或雖有智願未斷見思縱能不迷于受生之初亦復難保于畢生多世以 出 實大不同須細參詳不可儱侗偷參禪未悟或悟而未徹皆不得名爲有禪倘念佛偏執 指 娑婆度脱衆 天受天福樂或求來生出 或有信願 修教理則恆然如是佛不能增凡不能減機修須依教起行行極證理使其實有諸己也二者文雖。 土者卽眞實發菩提心生信發願持佛名號求生西方也禪與淨土唯約敎約 知旨趣四偈玄文請詳訓釋余日有禪有淨土猶如戴角虎現世爲人師來生作佛祖者其人徹悟禪宗 淪者實繁 家爲僧宏法利生又有何過而亦簡除答若是已斷見思已了生死乘大願輪 帷 能 便爲 心 無 淨土自性爛陀也有禪者卽參究力極念寂情亡徹見父母 所。 有禪 而 即 條出苦捷徑自悞悞人害豈有極所謂錯認定盤星毫釐有差天地懸隔也彼日禪淨 生則 有 不真切悠悠泛泛敷衍故事或行雖精進心戀塵境或求來生生富貴家享五 寂 念佛便 徒 卽 照之離今 有進 矣如來爲此義故令人往生淨土見佛聞 爲 無退有得無失矣未斷 有淨土非但不知禪淨兼亦不知文義孤貧永明古佛 家爲僧一聞千悟得大總持宏揚法道普利衆生者皆不得名爲 念靈知純眞 心 體 也. 戲離 見思住此宏法他宗莫不如是淨宗斷斷 而念 洞弧 悉知 前者 境了 法證 也無念 無生忍然後乘佛慈力及己 淨土 未生前本來面 者. 卽 理有禪有於 信 願 示生濁世上宏下 一番大慈悲 持名求生 目明, 淨土 心見性 唯心 不 ·欲樂或: 許 雖能宏法 有 願輪。 淨土 乃約 1 也。 而 四 截 | 方。 有 世 無信 也。 無 斷 多 迴人 化 矣問. 求生 機約 相 有 略 謂 後 劫 未 度 偏 願。 淨

六四

終 百界作! 上 接 膽。 明 矣所 雖 然 若得見爛陀何愁不 通 禪宗明心見性。 如 此 苦迫 者 途 有 如 心見性又復深入經藏備知如來權實法門而于諸法之中又復唯以信願念佛一法以爲自利。 毌 + 姑 ī 憶子。 則以 勿 謂 遲 雖 虎之戴角 人之中九人如是故曰十人九蹉路蹉者 佛何况 彈指 速不同 念佛 發大 論。 若 行。 衆生 再 靚 得 刨 頃華開 修淨土 見彌陀 慚 斷 無 經上品上生 悦稱: 幾以 果能 威 然已高預聖流永不退轉隨其根性淺深或漸或頓證諸果位既得證果則開 此 丽 至 後 猛 見思煩惱 毫未能 何 開悟 接之。 極其猛烈故能獲此巨益。 如子 位位 見 無 念佛名或至十聲 一愁不開 佛. 儔。 憶母 證無 無論 者其人雖未明 ··倍勝·直至第四十一等覺位乎故曰 有 讀 淨盡六道輪迴 不 來學者隨機 誦大乘解第一義者卽此是也其人有大智慧有大辯才邪 **水生忍最下** 易斷除。 悟 上 志誠念佛 中下根 也。 有 禪 直須 或止 心見 即證圓 無 無 靓 則感應道交即蒙攝 佐舊難 を縁 淨土十人九蹉路陰境若現 法。 蹉跎。 聲直下命終亦皆蒙佛化 性卻復決志求生四方以佛于往劫發大誓願攝 不 不得以泛泛悠悠者校量其多少也既生 應以 被 敎 煅鍊 卽 逃。 初 其 禪 〈澤 豊 令其淨 俗所謂擔闊也陰境者中陰身境即 生死 住。 淨 亦有 雙修接者則以 海深菩提路遠 非 受力 人天導 盡 來生作佛祖 頓超諸位至等覺者圓敎 無餘則 7修定慧者| 帥 前 分段 乎。 身 禪 尙 接引 **瞥爾隨他去** 淨 也。 未 生死. 固得 臨 雙修接之應以 無禪有淨土萬修萬 往生非 歸 命 家即 万可 往生。 終 時 者其 茜 便 出 魔外道 萬 蒙佛 側 初 臨命終 命 離 住 方見佛聞 修 Ħ. 悟 逆十 終。 人 萬 接 專 卽 大 毫 雖 受衆 不 人 能 引 修 聞 時 悟之 未 徹 待言 去 利他 現身 淨土 名喪 人 往 悟 法 生 生

等種 名為 淨最 柱萬劫 瞎鍊之增上慢種 音 撤. 上 毫不能 阿難 劫。 造惡業難逃惡報。 力帶業往 大悟者十 生及歷劫善惡業力 縱 焉 而 令地獄 種 為當機其人既未徹悟又不求生悠悠泛泛修餘 眨眼 第三 者故日陰境若現前 對 淺近言之也夫一切法門專仗自力淨土 に 悪業 諸佛 は 與千 自作主宰如 佛 生。以 有九人錯走路頭即隨五陰魔境而去著魔發狂也夫著魔發狂乃不知教理不明自 也有以蹉爲錯以陰境爲 大地土 世 生沒箇· 業消又復轉生鬼 怨 者. 畢生修持 多佛言 苦薩雖 一氣不 耳何不 此 が現之境: 之謂 |人依怙者有謂 人貧債强 來卽墮地獄以洞然之鐵牀銅柱久經長劫寢臥抱持以償彼貪聲色殺 識好歹以加于大徹大悟之人乎所關甚大不 得人身者如 垂慈愍惡業障故不 功德感來生人天福報現生既無正智來生卽 瞥爾隨他 也蓋以今生 心畜欲復 者先牽心緒多端 此 境一 無禪 去 五陰魔境者總因不識禪及有字故致 現眨 也陰音義與蔭同蓋覆 手中土失人身者如大地土萬劫與千生沒個人 人身難之難 修行 無 服 淨。 來生享福倚 ·能得 即埋 之間 一法門專仗佛力。一切法門惑業淨盡方了生死淨土法門 重 矣所以 ·益昔人謂修行之人. |頭造業不修善法者大錯大錯失法門 處 隨 其 法門既不能定慧均等斷惑證真又無從仗 偏 墜. 最猛 福作惡即 佛以 也謂 一烈之善恶業力 궲 手拈土 戒 養墮落樂暫得于 再爲東坡草堂清復作魯公此 由此業力蓋覆眞 可不辯。 問 若無正信 隨 有此胡 阿 福轉耽著五 一難日我 便 上去受生于善恶道 無禪 求生西方泛修諸 說 巴道 手土 無 性不能顯 來生苦永 人依怙猶! 欲廣造惡業既 淨土鐵床 多大 也贵 無 量 局 地 貽 現 心 有 唯 于偈 土 于 佛慈 大徹 生 禪 倂 盲 也。 猶 善, 銅 修 與 其

六

顯種 報 牆 頂 帶業往生卽預聖流永明大師恐世不知故特料簡以示將來可謂迷津寶筏險道導師惜舉世之人顧 愚 我某甲從于今日專修淨業唯祈臨終往生上品見佛聞法頓證無生然後不違安養偏入十方逆 版 同 讀 無 執 種 過不 罪 侍 方便宏通 不 前 滅昔天親菩薩初誇大乘後以宏大贖愆汝能追彼芳蹤。 瓶。 加 余日余有何德敢當此說但余之所言皆宗諸佛諸祖。 研究其衆生同分惡業之所感者歟彼白我昔何罪 此法度脫衆生盡未來際無有閒歇虛空有盡我願無窮願釋迦彌陀常住三寶愍我 早 我願捨身供養上座乃禮佛發願云 ·味眞 汝但 1仰信佛 **、詮宿有何福得聞** 祖宏揚淨土。 出 要願 則 無 順隱 厕門 德不

寂光循 上 如來愍之爲說諸法令其返妄歸真背塵合覺使彼煩惱惡業全體復成智慧德相從此 法 靗 法門 切衆生具有如 座 Ŀ 唯 一聖與下凡共修大機與小根同受者無 浩若 淨 唯 如 結水 而退因錄其問答以爲不知此法 土法門普被三根 忧 沙。 成 就 來智慧德相但由迷眞逐妄背覺合塵全體轉爲煩惱惡業因茲久經長劫輪迴生死。 冰 中求其至圓至頓最妙最 融 冰成水體本不異用實天殊然衆生根有大小迷有淺深各隨機宜令彼得 論 如 淨土 玄下 法門之殊 手易而成 勝超 功高 絕也。 用 力少 何以言之一 而得效速普被二根 切法門 盡未來際安住 雖 統 則 頓 攝 益。 所

種來因 爲不忘 佛聖號 盡則 必 生西方必須發慈悲心行方便事息貪瞋癡戒殺盜淫自利利人方合佛意否則心與 十方衆生至心信樂欲生我國乃至十念若不生者不取正覺是故十念念佛亦得往生也但旣 欲出牢獄絕無緊戀之心願生西方如客之思歸故鄉豈有因循之念從此隨分隨力至心持念阿 憑佛力驟 較餘門得果爲易也凡我有情聞是淨土法門者當信娑婆極苦西方極樂當信多生已來業障 不同權實各異皆須修習功深乃得斷惑證真出 蓮邦因茲張善利。 速證佛乘所以文殊普賢馬鳴龍樹等菩薩皆願往生也具十惡者念佛尚預末品將墮 功之深淺惑之有 賤老幼男女智愚僧俗士農工商一 然親 仍 垂接引 此 無論語 :舊輪迴矣且皆理致甚深不易修習若非宿 難獲現果矣若志誠念佛行合佛心心 難出離當信求生決定剋期得生當信念佛定蒙慈悲攝受由是堅定一心願雜娑婆如 事或有公私 往 默 無但具眞信切願決定萬不漏一至於已斷惑者 生西 張鍾馗雄俊惟恭等惡人同出輪迴 動靜行住坐臥 方。 衆務了 生西方,則超凡入聖了生脫死. 無少暇須於早晚十念念佛至心發願亦能往生以阿爛 迎賓待客著衣吃飯務今佛 切 人等皆能修習由阿 百 相 離 應如是念佛之人至臨命終時. 有靈根 生死超凡入聖是謂全仗自力別無倚 一也其他戒善具修定慧均等居塵不染處濁 永離 彌陀佛大悲願力攝 即生實難證入惟有 不 衆苦但受諸樂矣此則全仗 離心 求生則頓超十地已 心不離佛譬如切事緊心凡 淨土 取 阿 娑婆苦惱衆 爛 佛背感應道 法 一登地 陀佛與 獄者念佛 陀 門 佛 託. 不 者 佛 曾有 論 倘 諸 念佛 求 富貴 力。 惑稍 生是 深 恆 亦 生 聖 隔。 不論 Ø 願 百 彌 重。 則 陀 但 求 作 未 云 厞 故 貧

剋志西方高登上品者如羣星之拱北衆水之朝東何可得而勝數耶是以千經萬論處處指歸往聖前 賢人人趣向以其爲如來普度衆生之要道衆生卽生出苦之妙法故 也。

## 宗教不宜混濫論哲議系而發

皆同。 青原諸 識以宗教爲一貫矣及至曹溪以後禪道大行不立文字之文字廣播寰區解路日開悟門將塞故南嶽 由 師特 根聰利多得聞持率以記誦講說爲事衲僧本分向上一著實悟親證者少說食數寶者多以故達磨大 圓 无 如來說經諸祖造論宗教二門原是一法從無可分亦無可合隨機得益隨益立名上根一聞: 大藏教皆是自己家裏話六度萬行皆是自己家裏事是以宗之悟解爲目教之修持爲足。 修 見道非足則不能到家是宗教之相需而不相悖相合而不相離也至于南嶽天台其究竟指歸 套 石 道品 地而 故傳燈指月二錄皆列二師于應化聖賢科中而高僧傳不列于義解而列于習禪是古之具 永 疑悞學者壞 | 祖皆用機語接人使佛祖現成語言無從酬其所問非眞了當莫測其說以此 分。 即名爲宗此 無 來闡直指人心之法令人親見本來面目後世名之曰宗旣見本來面目然後看經修行 從 假 亂宗 充用閑法道此機鋒轉語之所 只約 風故其機用愈峻轉 圓後 頓世 教說 Tax 初中下聞之進修道品漸悟眞理即名爲教及至像季法流此 變無方令人無從摸揉故有 由 來也自後此法日盛知 unj 佛罵 識舉揚唯 祖 斥 經教 勘 恐落人 驗則 、撥净土 ( ) ( ) ( ) 金 非 顿了自心. Ħ 致 眼 大 1: Ĭ. 方知 則 成 略 细 HI. 此如

上機生者真 皆詮 衆相 即處知 玄作 指用 之語竟作釋義訓文之言講教則 上眞月之指非 也。 契悟之宗教皆宗教固有宗宗 了悟必不肯生下劣心認為實法故也今人多是少讀儒 異耳宗家之教 以機鋒轉語為宗不求契悟唯 何曾夢見今將宗教語言意致 有于今人舉處占人錄中以己意卜度出一番道 入宗門在 之此 宗對 乃宗 牽入火致使後輩不聞古人芳規徒效其輕佛 物南 妙 理皆歸 識 傳嶽 是說、 入故 心思 位開導後學守一門庭恐人謂非通家因茲禪講 知 識 一参力究必至大徹大悟而後已良以 人大 體以 不師 轉 詗 祇 祕 之體門為宗 會兩 認何 機鋒 為支持門庭亦學古人舉揚不論法道利害在學者不下眞實疑情箇 藏。 語等卽是向 亦猶宗家之機鋒 轉 做道 堪若 實益 語揚拳豎拂或 **沙** 沙 則 割 與就 宗教 略爲分別用冀唯得 學會透是認指爲月不復知有眞月矣惜哉又教則三根驺被利鈍 上與月倘能依指觀 亦有敎敎家之宗卽實相 非犁 之論 如來修因 向即 同出 上名 五衆 轉 語 一爲 逆太 語 矣處以 著體, 對敎 「剋果之道反成表法喩義之說以敎 或默種 種 種 知識衆 作 論、教家之教卽經論 理總不出按文釋義之外便自謂徹悟向上參學 此 門則真 陵祖 種 崩 其益不受其病也何謂宗。 語 言勦人情見塞人解路根 作 也。 多人根 崩 但教則 書不明世理未窮教乘 排因撥果 妙理三德秘藏乃宗家之衲僧本分向 並宏欲稱宗說兼通談宗則古 月直 皆悉就 () () () () 下 未悟亦令解了宗則未悟不 親見所見眞月方是宗家之宗令人 彼來機指歸 而已古人語言絕未曉了衲 敎 所說文字語言及法門行 理 明白 何謂敎演說 破宗以宗 生死 不解 熟者直下 向 上是轉語 佛 1 切。 箇 法。 破敎盲 之宗敎皆 德指 認 纔 縱 知 等乃標 歸 爲實 知 未 歸向 發 相。 僧 能 徹 上 所 全收。 事 本分 法。 悟 無 引 心。 直 Ŀ 著 间 向 不 爲 便

充悟道 之故 **墮于** 果 削 故天 泥 圳 翻 獨 招 人 L 衆 11'1 龍 則 閱 凡 修 如 傳 台以三止三 髓 書 講 差 禪 方 悪 生 聖 人 演。 聖 佛 一餅豈 別 能 道。 斋 者 矣。 凡 m 書。 宗則 卽 聖 成 1 不 如 使 誠 全 明 勝 其開 恐錯會 韶. 印 軍 佛 能 開 生 此 衆 其 宏宗 藥忌 獨 佛。 道 也。 致 滅 萬 生 朝 公宴 懷亂 又經 賊天 被上 國 即此 矣。 雨 解 而 **朔了** 也理 旣 g 欽崇智愚賢否皆令曉了皆須遵行。 傳 徒 路 充 祖 成 若 教所 起 意 下 佛 得 佛 有 飢。 根 太平。 道 得 佛 大 尙 不 此 心 所以宗須眞 則以迷為 ト度以己見會 之事 須 說 法 損 攝 事. 印 此 を一般を 因果 也。宗 毫無 軍 意 則 者實繁有徒矣又敎則以文顯 中 令 矣。 行此 不 下。 初名 悟 涉 修 則 實 鍛 猶 心字 證凡 益。 参方 以 洩三軍 如將 竞觀 因 離 鍊 也行 至 也及觀 果 何異以 假 加 必 文顯意得 有實益· 意依稀 聖生 修 軍 使行 亂 定然依 眞 證凡聖生 傾 所 密令營內 以 佛 軍 刨 覆。 解 意明 令往 名為 古德大 事 也未 彷彿. 祖 相 理 此 應 印 想箇 方 有 佛 行 告 開 方. 洩 不 心 一倍後 沙因果: 之理豈 朗 可 洩 知。 一不 相 敵 眼 其害甚大大悟之後. 者聞: 義 心起 兵相 出 五. 營外之人任 歷 義 宗 遵 有三 依 世 歷分明若能修因自然證果 理全體是錯 、喪亡未 完 待 行 義 其 修 邀共 爲 者則處以 一次七 證 令人由 外 講 人宏闡宗風今 修 觀觀 凡聖 求宗門所說 戦 況喜出望外。 |憑智| 悟以 次 其不 閱 生 一参究 便謂 成 極 證理 心必須廣 同 前 刑。 大 佛 自 佛敎有 之理 就是直 藏 生 祇 而 て其有品 人 許 總 經 令人 知 得。 亦莫能 参究 者。 歸 故 者 不 閱 而 解宗以 饒 起 本 敎 由 具 祖 終汾 鮮 超凡入 不 分 大州 修 解了 矣。 眼 錄 話 不 人 不 錯只 曉。 因 力 逎 藏無 者 决 由 頭 育業 涉 直 必痛 麥 擇見 者. 而 不 因 聖 假 是 進 則 此

十知

餘微

年大

七慧

終杲

大門

藏人

見禁

育足

王于

山上

志塔院

有

以

坐

看

爲

不

恭

跪

讀

行

披

立

誦

者。

大棲

藏賢

皆湜

如三

此終

有

畢

生

H

持

法

宗爲 清規 華者。 實商 事。 出 甘 **童出** 猶 不可 類頭之 于念 禪 者。 匠 所 唯 難 八独 凡前 佛 之華 著述 機蓋以 削 謂 貯于毒器遂成 合異而 量者禪書不錄所錄 心宗家的 酒之糟在宗 叉教 山明 數亦 非欲 問 鋒 求 **胰病僧** 念辭 教爲 生 在答處答在問 在 華嵩 亦可見其梗概 歸 西 可 圓 有 林日 實 元 方則多不 不離之所以妄用己見强作主宰不是互謗便是混 後 滿 對 覺誦 看 則開一 六度自 商量 無二方便多門宗家方便出于格外所有語言似乎掃蕩未得 一動其所辦是一 立 經 化送亡僧皆歸淨土故五宗諸師多事密修也多有久歷年 常十 砒霜 一像不 念萬 唯 觀觀 亦復 恐 勝數也。 利利 音音 處縱 解路不肯力參在教則妄學圓 矣剋論佛法大體不出眞俗二諦眞諦則一法不立所謂實際理地不受一 敢 打 者皆屬 鴆毒 如是若舉 坐 差 他類皆 有 矣教雖總明 對 感出 要差 二世 良以百丈乃馬祖 異音 事其所說是 本分話若欲 坐 似 世叉去 平 像 虎間 就 常經 揚 重 不 相警 事 向 貼 法如實輕身似 敢 帖 萬 臥 依不 說 上 者意則 者。 附讀而 知者必須廣閱羣書 雖指 法。 子 法 于 唯 盡 但 傳 胾通 有 力 1 然須就 以 持準 道 名本 丈門首日 在 世 者又即凡 應絕不似今人之輕慢 彼 間 融 語言施設 嫡子其開 提 而 破 法 %寝事相。 。 事 法 不食 不 神 食物以 咒 看 在 頭 論 否則 濫 者。 示 經 此若 門庭建立不 頭 事 時 有云修行以 有 爲 事 耳 唯大達之士雙得其益否則醍 看萬 認 間。 理 膀之過愚或 和華 不 尙俱 許 H 作 答時 因 果毫 善 所 有 問 不 就 同門 躬行 事者 總歸 占今褻 作. 話 同 意者不體 H 念佛 歸 省。 無 課 海仰 卽 苦行。 混 能 外 H 百 集及淨土 本 Ш 濫 爲 漢 黷 白 分 知 不 八 座如雪溪 穩當又 雲萬 經論 佛 絕不 離言之旨 混 不 食 有 原始要終. 持 者 事 濫 知 + 里 之愆智 峯山 海百 丈 者。 觀 就 其 也 矣的 作作 所立 音聖 要中 事論 是 間 一明 至 醐 飯典 不 唯 知 而

百部

多密說。 故敎則 教則 則 常 時 親 也。 墓 法 前多顯六 机見本來 相 漢 修觀行 不拘文字心 飛 俗 法 經視 去佛 現森 知眞 諦則 雖 于 俱 頭 現處專 宗 世 中下 理 頭 公俗同體 祖 之顯 便 無 法衰弱之時及夙 法 性 羅 無濫宗 作 咸皆是宗豈 能 佛法 法不備! 萬象俱來則俱現雖復羣相俱現仍然了無一 猶能得益 iffi 故 後 者 闡直指宗風。 論 訊 多密愚人不知宗教語言同異之致每見宗師 性無染本自圓成但離妄念卽如 紙 言良以 如達 事理性相悉皆通達又須大開 事 了 並非二物譬如大圓寶鏡虚明 祖 修還歸理性正所謂稱 所謂佛事門中不捨一法也教則眞俗幷闡而多就俗說宗則卽俗說眞而掃除俗 無 語 非上上利根不能大通以涉博故宗雖中下難以 磨云淨智妙圓體自空寂馬 如 重 物教則 愈綸 來 心通 , 佛法大興之日及佛法大通之人。 宜依宗參究喩 金 根陋劣之士宜依教 音。聖給 口 炒 諦 就彼了無 所 香 即 訊 遇 緣 圓 今之欲報佛恩利有情者在宗則 頓 即宗柏樹子乾屎橛鴉 性起 妙 物處詳 法反不足以爲宗耶。 如佛。 修持喩 圓 修全修在性不變隨緣隨緣不 洞徹了無一物。 解。 祖 談羣相 此則 云. 大宗 加 簡於方可作人天導師宗則參破 心即 拙工 與法華楞嚴諸大乘經毫無異致總之六祖 物雖復了 垂: 俱現是宗則于事 然雖了 鳴鵲 間教家不能加答遂高推 佛百丈云靈光獨耀 作器廢繩墨 何 噪水流 須借 無 。措心而上根便能大徹以守約 無一物又復胡來則胡現漢 物不 專 人家扛子撐自己門庭 闡宗 如 花 則 放欬 變事 ·妨衆相足 終 修 僧 風 無 綵 而 尙 理兩 睡 所 迥 畫 明理 掉臂譏笑怒罵 須教 脫 俱現宗則就 成。 龍 禪宗藐 得宗教 根 敎 性 心塵體露 ÉII. 一個話 多顯 點睛 不 棄 在 教則 視 談。 不二 則 事 直 修。 卽 頭

王之飛騰用責于蠑螟蚊蚋

而令其齊驅

非數日言 混濫。 版。 立 也書至此有傍不甘者呵曰佛法廣大如法界究竟如虚空妙性圓明 眼 年 跟轉倘不隨三世諸佛 世諸佛尚摸不著用念佛作麼予曰若眞摸著三世諸佛摸不著的鼻孔尚須步 孤資 西必須定南 多少豪傑今爲道 楩 何用結集三藏註 -後明道 倘 楠 界為予應之日. 佛 盡 輿版 難 豫 剛若夫 吾之智不能測其境界竭吾之力不能窺其藩籬吾之鄙論姑就吾之鄙機言耳子何以 何况實證其有慈悲願深生死 祖徒造口業矣若眞佛教不能傳佛心印則已得別傳之迦葉阿 章 者多行道者少說理者多通 教外 何 辨北。 故 通 別 棄 方開 妙 經造論為哉宗須教印者如木須從繩則正也予嘗勸 一破對教說則日教外別傳機鋒轉語等亦是教對宗說. 傳者令人于指外見月也又宗家提持超越常格之外名爲 而 庶幾方向 ん性難り 不 用須知 士過量大人世法全是佛法業道無 脚 離名相 後跟 不迷措足 (轉則摸著者非衲 法 名相 無勝 劣唯 豈礙 有地叉恐己見錯謬欲請正 心切者宜隨遠公智者永明蓮池專致力于念佛求生淨土 理者少智者示登五 也哉。 妙性虚空法界雖 道 僧鼻孔乃阿鼻地 而常然根有生 ##佛道 。 品。 無疆 南嶽 熟雖一 界疆 祖 于達人是跛夫之路 獄鐵床銅柱 示證鐵輪故知今人于宗教二門開 意 離 教理佛 界豈礙 難馬鳴龍樹當另宏別 法 諸名相安用汝許多落索分疆 一狂僧念佛彼言衲 則日機鋒轉語 而 教外 益 經禪 別然則敎外別 虚空法界吾欲捨 步隨著二世 F 次 孔 別 錄 傳 也達磨! 然此 本 程 外 別傳馬 非輪 自 諸 僧鼻孔三 四字 融 傳之說 王之輿 傳之法 佛 迦 通 云 埋沒 脚 不至 有 東 門 百 往 後 何

## 徹悟大師法 語

句彌陀 名異方便 得大總持 成佛標準 我佛心要 解難解冤 斷諸煩惱 歸元捷徑 是無上禪 證三不退 微妙難思 只此一生 慈光共仰 一生事辦 普攝季機 轉一切物 全佛全心 緊要資糧 以念佛心 豎徹五時 唯佛與佛 法喜均沾 使十二時 一了百了 唯信願行 旁通一綫 便補佛位 入無生忍 乃能知之 曠劫功圓 横賅八教

> 公元一九五四年四月初版 三千五百册 印光大師畫傳 全一冊

製 編 繪 版 者 者 光明彩色照相製版社 靈 上海成都北路二九一號 巖 山 寺

即 刷 者 華美橡皮印刷 上海延安中路銅仁路口五號 廠

大 明 即 書

上海新昌路四五一弄三號 館

弘 上海常 德路四一 化 八 社

流

通

者

上海愚園路一五 學 七 局

佛